
opusdei.org

Méditation :
Vendredi de la
31ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
s’impliquer personnellement
dans les affaires de Dieu ; la
ruse du bon larron ; s’adresser
à Dieu avec l'ambition d’un
enfant.

- S'impliquer personnellement dans
les affaires de Dieu

- La ruse du bon larron



- S'adresser à Dieu avec l'ambition
d'un enfant

DANS LA PARABOLE que le Seigneur
propose dans l’Évangile
d’aujourd’hui, l’administrateur
infidèle tire parti de son renvoi
imminent pour renégocier les dettes
afin d’être ainsi embauché dans une
autre affaire : « Voici ton reçu ; vite,
assieds-toi et écris cinquante » (Luc
16, 6), dit-il aux débiteurs. La
personne rusée prévoit les choses.
Dans cette parabole, Jésus fait l’éloge
de ce serviteur qui a pris les devants ;
il nous encourage à faire preuve de
la même sagacité dans les affaires de
son Père, la sagacité de ceux qui ne
cherchent qu’à faire de bonnes
affaires. L’administrateur infidèle a
été rusé, il a calculé minutieusement
quel était son intérêt. Il a su prévoir
ce qui risquait de lui manquer à



l’avenir. «Nous sommes appelés à
répondre à cette ruse mondaine par
la ruse chrétienne, qui est un don de
l’Esprit Saint» [1]. Aussi voulons-nous
demander au Paraclet d’infuser en
nous la créativité et la détermination,
pour que les désirs du Seigneur
deviennent réalité.

Saint Augustin, commentant ce
passage, demande : "De quelle vie cet
intendant s'est-il occupé ? Et s'il s'est
soucié de la vie qui a une fin, ne vous
soucierez-vous pas de votre vie
éternelle ?» [2] Jésus n’attend
évidemment pas que ses disciples
soient malhonnêtes comme ce
serviteur ; il veut que notre
implication et notre engagement
dans sa mission divine soient
intelligents, que nous mettions en jeu
tous nos dons et nos talents. Il ne
veut pas que son Royaume en nous
soit imposé de l’extérieur, mais que
nous le désirions pour de bon,
convaincus que c’est là que se trouve



notre bonheur. Nous aimerions que
tout ce qui est à Dieu soit aussi à
nous ; nous voulons ressembler à son
fils plus qu’au serviteur de la
parabole. « Aimer, c’est… ne nourrir
qu’une seule pensée, vivre pour la
personne aimée, ne plus
s’appartenir, être soumis, heureux et
libre, d’âme et de cœur, à une
volonté qui est autre… et nôtre en
même temps » [3].

AU SOMMET du Calvaire se trouve
un pauvre larron qui a vu comment
le sac où il gardait le butin de ses
larcins avait finalement été percé. Il
accepte son sort et cherche à le faire
comprendre à son camarade qui ne
cesse de se plaindre : « Pour nous,
c’est juste : après ce que nous avons
fait, nous avons ce que nous
méritons. Mais lui, il n’a rien fait de
mal » (Lc 23, 41). Cependant, son



métier l’a aussi rendu rusé et il tente
un dernier recours : «Jésus, souviens-
toi de moi quand tu viendras dans
ton Royaume» (Lc 23, 42). Il ne se
sent pas la force d’exiger quoi que ce
soit, il lui suffit qu’on se souvienne
de lui. Peut-être a-t-il l’intuition que,
s’il y arrive, il ne sera pas seul là où
la mort le mènera. Jésus répond : «
Aujourd’hui, avec moi, tu seras dans
le Paradis » (Lc 23, 43).

Ce bon larron fait le contraire de
l’administrateur infidèle. Il s’est
souvent trompé de chemin, mais il ne
veut plus commettre la même erreur.
Il ne lui reste plus qu’une seule
chance. Jésus connaît ses désirs les
plus profonds et il les comble
largement. Avec Jésus, il vaut mieux
aller droit au but, sans tourner
autour du pot : « Un aspect de la
lumière qui nous guide sur le chemin
de la foi est aussi la sainte « ruse ».
[…] Il s’agit de cette rouerie
spirituelle qui nous permet de



reconnaître les dangers et de les
éviter. Les Mages surent utiliser cette
lumière de « ruse » quand, sur la
route du retour, ils décidèrent de ne
pas passer par le palais ténébreux
d’Hérode, mais de prendre un autre
chemin » [4].

Nous ne voulons pas être naïfs :
ignorant les dangers ou nous croyant
invincibles. Nous connaissons
l’attrait des palais tels que celui
d’Hérode. Nous avons l’intuition que
le larron est passé par une
conversion intérieure douloureuse.
Cependant, la sagacité nous aide à
nous réfugier là où rien ne peut nous
éloigner de notre amour, elle nous
incite à ne pas nous taire devant
Jésus, mais à lui manifester sans
ambages ce que nous avons au fond
du cœur.



DANS NOS RELATIONS avec Dieu,
nous ne pouvons pas oublier le
conseil de saint Paul : " Ne vous y
trompez pas : on ne se rit pas de
Dieu. Ce qu'on aura semé, on le
moissonnera. Celui qui sème pour sa
propre chair moissonnera d'elle la
corruption ; celui qui sème pour
l'Esprit moissonnera, de l'Esprit, la
vie éternelle " (Ga 6, 7-8). Avec Dieu,
il vaut toujours la peine d’être
pleinement sincères, d'une simplicité
totale, puisqu’il connaît le plus
intime de nous-mêmes. Ces vertus ne
sont pas toujours faciles à exercer
car elles exigent parfois que nous
nous reconnaissions vulnérables ou
dans notre tort.

Cependant, ce sain réalisme, cette
franchise à l’égard de Dieu portent
tout de suite des fruits : « Jésus !
Alors que je considérais mes misères,
je t’ai dit : laisse-toi tromper par ton
enfant, comme ces bons parents, ces
papas-gâteaux qui placent dans les



mains de leur enfant le cadeau qu’ils
veulent recevoir d’eux…, car ils
savent très bien que les enfants n’ont
rien. — Et quels éclats de joie chez le
père et chez le fils, bien que les deux
soient dans le secret » [5]. Qui agit de
la sorte ne réclame pas ce qu’il
mérite mais, ayant abandonné cette
logique, il n’hésite pas à demander
des choses saintement ambitieuses.
Saint Josémaria affirmait que nous
pouvons apprendre des enfants à
nous adresser ainsi à Dieu : «
Lorsque j’ai travaillé avec des
enfants, j’ai appris d’eux ce que j’ai
appelé la vie d’enfance […]. J’ai
appris d’eux, de leur simplicité, de
leur innocence, de leur candeur, de
la contemplation du fait qu’ils ont
demandé la lune et qu’il fallait la leur
donner. Moi, je devais demander à
Dieu la lune : “Mon Dieu, la lune !” » 
[6]

« Jésus n’a que faire de l’astuce
calculatrice, de la cruauté des cœurs



froids, de la beauté qui brille mais
qui n’est qu’apparence. Notre
Seigneur aime la joie d’un cœur
jeune, la démarche simple, la voix
bien posée, le regard limpide,
l’oreille attentive à sa parole
affectueuse » [7]. Nous voulons avoir
une saine audace pour nous appuyer
davantage sur sa force et moins sur
la nôtre. Marie nous accompagne
dans cette tâche, elle nous montre le
bon chemin pour que nous le
parcourions avec sagacité.

[1]. Pape François, Angélus, 18
septembre 2016.

[2]. Saint Augustin, Sermon 359A, 10.

[3]. Saint Josémaria, Sillon, n° 797.

[4]. Pape François, Homélie, 6 janvier
2014.



[5]. Saint Josémaria, Forge, n° 195.

[6]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion avec des prêtres, 26
juillet 1974.

[7]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 181.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/meditation/
meditation-vendredi-de-la-31eme-

semaine-du-temps-ordinaire-2/
(12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-vendredi-de-la-31eme-semaine-du-temps-ordinaire-2/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-vendredi-de-la-31eme-semaine-du-temps-ordinaire-2/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-vendredi-de-la-31eme-semaine-du-temps-ordinaire-2/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-vendredi-de-la-31eme-semaine-du-temps-ordinaire-2/

	Méditation : Vendredi de la 31ème semaine du Temps Ordinaire

