
opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 22ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : se
rappeler le cœur de la foi ;
plaire à Dieu et à son prochain ;
fils et non esclaves.

- Se rappeler le cœur de la foi.

- Plaire à Dieu et à son prochain

- Fils et non esclaves



LES APÔTRES ne supportaient pas la
faim. Ils n’avaient probablement pas
mangé depuis plusieurs jours. Aussi,
dès qu’ils traversent des champs, ils
arrachent des épis, les épluchent
avec leurs mains et les mangent. Le
geste en lui-même ne semble pas
poser de problème, mais nous
sommes samedi. Or, la loi dit que ce
jour-là, on ne peut pas récolter ce
que l’on a semé. C’est pourquoi
certains pharisiens, observant
l’insouciance de ces disciples,
cherchent des explications : «
Pourquoi faites-vous ce qui n’est pas
permis le jour du sabbat ? » (Lc 6, 2).
Ce ne sont pas les apôtres qui
répondent, mais Jésus : «N’avez-vous
pas lu ce que fit David un jour qu’il
eut faim, lui-même et ceux qui
l’accompagnaient ? Il entra dans la
maison de Dieu, prit les pains de
l’offrande, en mangea et en donna à
ceux qui l’accompagnaient, alors que
les prêtres seulement ont le droit
d’en manger » (Lc 6, 3-4)



Le Seigneur a souvent négligé
certaines pratiques habituelles du
peuple juif. Certains scribes et
pharisiens lui reprochaient que ses
disciples ne se lavaient pas les mains
avant de manger, sans parler des
accusations selon lesquelles il faisait
des miracles le jour du sabbat.
Pourquoi a-t-il agi ainsi ? Pour
remettre la foi au centre de la
pratique religieuse, « et pour éviter
un danger, qui vaut pour ces scribes
comme pour nous : celui d’observer
des formalités extérieures en laissant
le cœur de la foi à l’arrière-plan.
Nous « maquillons » trop souvent
notre âme […] C’est le risque d’une
religiosité d’apparence : paraître bon
à l’extérieur, en négligeant de
purifier le cœur. Il y a toujours la
tentation de « réduire notre relation
avec Dieu à une dévotion extérieure,
mais Jésus ne se satisfait pas de ce
culte. Jésus ne veut pas de
l’extériorité, il veut une foi qui
atteigne le cœur » [1].



Cela ne signifie certainement pas que
les œuvres extérieures ne sont pas
importantes. En effet, de nombreuses
traditions propres à tout Juif de
l’époque sont présentes dans la vie
quotidienne du Seigneur : il récite les
prières habituelles, se rend
fréquemment à la synagogue, célèbre
les fêtes… Mais tout cela n’est pas fait
simplement pour le spectacle, ni
pour gagner le respect de Dieu le
Père ou des autres, mais comme
expression de l’amour qui remplit
son cœur. De cette manière, « il nous
rappelle que la vie chrétienne est un
chemin à parcourir, qui ne consiste
pas tant en une loi à observer qu’en
la personne même du Christ, qu’il
s’agit de rencontrer, d’accueillir et de
suivre » [2].

JESUS ne critique pas tant le zèle de
certains scribes et pharisiens à



observer la loi que leur manque
d’amour. Beaucoup d’entre eux
consacraient un temps considérable
à la prière et au jeûne, mais en
contrepartie, ils négligeaient les
devoirs les plus élémentaires de la
charité envers leur prochain. Ainsi,
ils n’hésitaient pas à critiquer celui
qui ne suivait pas leur mode de vie,
ou se souciaient plus de
l’accomplissement des préceptes que
de se réjouir de la guérison d’une
personne. En fait, il n’y a rien de plus
contraire que d’opposer le respect de
la loi divine au désir de vouloir le
bien d’autrui. « “Je préfère les vertus
aux austérités”, dit à peu près en ces
termes Yahvé au peuple élu qui se
laisse prendre à certaines formalités
extérieures — C’est pourquoi, nous
devons cultiver la pénitence et la
mortification, comme de véritables
preuves de notre amour de Dieu et
du prochain » [3].



Selon saint Grégoire le Grand [4], le
jeûne est saint lorsqu’il est
accompagné d’autres actes de vertu,
en particulier de générosité. Dans ce
sens, saint Josémaria nous
encourageait à pratiquer « des
mortifications qui ne mortifient pas
les autres, qui nous rendent plus
délicats, plus compréhensifs, plus
ouverts à tous ». Et il ajoutait: « Tu ne
seras pas mortifié si tu es susceptible,
si tu n’écoutes que ton égoïsme, si tu
t’imposes aux autres, si tu ne sais pas
te priver du superflu et parfois
même du nécessaire, si tu t’attristes
quand les choses ne vont pas comme
tu l’avais prévu ; en revanche, tu es
mortifié si tu sais te faire tout à tous,
pour les gagner tous » [5].

Chaque jour nous offre de
nombreuses occasions de plaire à
Dieu en recherchant le bien des
personnes qui nous entourent :
sourire quand on est fatigué,
proposer de faire une tâche plus



coûteuse, pardonner les petites
frictions de la vie ensemble, partager
son temps avec ceux qui en ont le
plus besoin… Par ces gestes, nous
accomplissons les principaux
commandements de la loi : « Tu
aimeras le Seigneur ton Dieu de tout
ton cœur, de toute ton âme, de toute
ta force et de toute ton intelligence,
et ton prochain comme toi-même
» (Lc 10, 27).

PARFOIS, les formalismes peuvent
donner un certain sentiment de
sécurité. D’une manière générale,
nous avons tous besoin d’indications
précises pour savoir si nous faisons
bien quelque chose. Si nous
appliquons cette approche à la vie
chrétienne, la relation avec Dieu peut
finir par ressembler à celle des
pharisiens que Jésus a dénoncés :
pleins de bonnes œuvres extérieures,



mais avec un cœur qui ne vibre pas
avec ce qu’il vit. En revanche,
lorsque nous accomplissons les
commandements en engageant nos
forces — volonté, affections et
intelligence — nous découvrons une
joie profonde et sereine, parce que
nous goûtons avec nos sens spirituels
son amour dans chacun de ses
préceptes et dans chacune des
circonstances de la vie. Le prélat de
l’Opus Dei dit : « Savoir que l’Amour
infini de Dieu se trouve non
seulement à l’origine de notre
existence, mais à chaque instant,
parce qu’il est plus intime que nous,
nous remplit de sécurité » [6].

Fonder le combat chrétien sur la
filiation divine nous remplit
d’optimisme. On dit aujourd’hui que
les marques d’affection qu’un enfant
reçoit de ses parents peuvent avoir
une influence décisive sur son
avenir. S’il se sent aimé et reconnu
dès son plus jeune âge, il disposera



en grandissant d’une base solide sur
laquelle il pourra construire toutes
ses autres relations. Il en va de même
dans nos relations avec Dieu. «
Savoir que nous avons un Père qui
nous aime infiniment nous permet
de mener une vie joyeuse et
épanouie, et nous conduit à illuminer
tous les domaines de notre existence
de cet amour, de cette confiance et de
cette simplicité, même au milieu des
difficultés ou lorsque nous
ressentons plus fortement nos
défauts » [7]. La filiation divine donne
aussi une autre perspective à
l’accomplissement de la loi : nous ne
sommes pas des sujets qui cherchent
à plaire à un roi, mais des enfants
qui cherchent à plaire à leur père…
même s’ils n’y parviennent pas
toujours. Nous pouvons demander à
la Vierge Marie de toujours nous
sentir les enfants bien-aimés de Dieu.



[1]. Pape François, Angélus, 29 août
2021.

[2]. Benoît XVI, Audience, 9 mars 2011.

[3]. Saint Josémaria, Sillon, n° 992.

[4]. Cf. saint Grégoire le Grand, Règle
pastorale, 19, 10-11.

[5]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 9

[6]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 9 janvier 2018.

[7]. Mgr Fernando Ocariz, Homélie, 26
juin 2024.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/meditation/
meditation-samedi-de-la-22eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(04/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-samedi-de-la-22eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-samedi-de-la-22eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-samedi-de-la-22eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-samedi-de-la-22eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Samedi de la 22ème semaine du Temps Ordinaire

