
opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 1ère semaine
de Carême

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : Jésus
nous ordonne d’aimer nos
ennemis ; Dieu pleuvoir sur les
justes et sur les injustes ; mener
la bataille dans notre vie.

- Jésus nous ordonne d’aimer nos
ennemis

- Dieu fait pleuvoir sur les justes et
sur les injustes

- Mener la bataille dans notre vie



« AIMEZ vos ennemis, et priez pour
ceux qui vous persécutent » (Mt 5,
44) ; ces paroles du Christ comptent
parmi les plus frappantes de sa
prédication. Peut-être contrastent-
elles souvent avec nos réactions les
plus spontanées. Nous nous rendons
compte que ce ne sont pas des
paroles qui demandent une réaction
superficielle, comme si on nous
demandait simplement de céder à
ceux qui nous font du mal ; c’est
beaucoup plus : nous devons aimer
et prier.

« Les paroles de Jésus sont claires
[…]. Et cela n’est pas optionnel, c’est
un commandement […]. Il sait très
bien qu’aimer ses ennemis va au-
delà de nos possibilités, mais c’est
pour cela qu’il s’est fait homme : non
pas pour nous laisser tels que nous
sommes, mais pour nous
transformer en hommes et femmes
capables d’un amour plus grand,
celui de son Père et notre Père […].



Ce commandement, de répondre à
l’insulte et au tort par l’amour, a
engendré dans le monde une
nouvelle culture : la “culture de la
miséricorde” […]. C’est la révolution
de l’amour, dont les protagonistes
sont les martyrs de tous les temps » 
[1].

Pour y parvenir, nous mettrons tout
notre espoir dans la grâce. « Tes
commandements, je les observe : ne
m’abandonne pas entièrement » (Ps
118, 8), prions-nous avec le psaume.
L’aide de Dieu n’est pas seulement à
l’œuvre dans notre volonté, mais
aussi dans notre intelligence et dans
notre cœur. « Je crois que je n’ai pas
d’ennemis, écrivait saint Josémaria,
en pleine période de persécution. J’ai
rencontré dans ma vie des gens qui
m’ont fait du mal, du mal positif. Je
ne pense pas qu’ils soient des
ennemis : je suis trop petit pour en
avoir. Cependant, à partir de
maintenant, ils sont inclus dans la



catégorie de mes bienfaiteurs, afin
que je puisse prier quotidiennement
notre Seigneur pour eux » [2].

« QUELLES SONT TES RAISONS pour
ne pas aimer ? - Que l’autre a
répondu à tes faveurs par des
insultes ? Qu’il a voulu verser ton
sang en remerciement de tes
bienfaits ? Mais si ti aimes pour
l’amour du Christ, ce sont des raisons
d’aimer d’autant plus. Car ce qui
détruit les amitiés du monde, c’est ce
qui renforce la charité du Christ.
Comment ? D’abord, parce que cet
ingrat est pour toi la cause d’une plus
grande récompense. Deuxièmement,
parce que celui-là a besoin d’une
aide plus importante et de soins plus
intenses » [3]. Comme le monde serait
gris si tous les gens étaient pareils, et
si nous étions tous également
agréables les uns envers les autres.



Telle n’est pas la réalité, et Jésus nous
demande d’aimer, de prier et de
servir tout le monde. Penser
autrement ramène à notre mémoire
les paroles de Caïn, tout brûlant de
jalousie et de haine : « Est-ce que je
suis, moi, le gardien de mon frère ?
» (Gn 4, 9).

Si nous tournons notre regard vers le
Christ, son amour pour tous les
hommes résonne dans notre âme : «
Afin d’être vraiment les fils de votre
Père qui est aux cieux ; car il fait
lever son soleil sur les méchants et
sur les bons, il fait tomber la pluie
sur les justes et sur les injustes » (Mt
5, 45). « Cela nous fera du bien,
aujourd’hui, de penser à un ennemi -
je pense que nous en avons tous un -
un qui nous a fait du mal ou qui veut
nous faire du mal ou qui essaie de
nous faire du mal. Prions pour lui.
Demandons au Seigneur de nous
donner la grâce de l’aimer » [4].
Cependant, nous n’avons pas besoin



de penser à des lieux lointains, à des
champs de bataille ou à des ennemis
puissants. Peut-être que dans notre
propre foyer, nous devons lutter
pour comprendre, pardonner et ne
pas garder rancune à un frère, une
fille ou notre conjoint. Combien de
fois avons-nous vu comment la grâce
rend possible ce que nous n’avions
même pas imaginé auparavant.

« LES HOMMES irrécupérables sont
ceux qui cessent de faire attention à
leurs propres péchés pour fixer leur
attention sur les péchés des autres, a
écrit saint Augustin. Ils ne cherchent
pas ce qui doit être corrigé, mais où
ils peuvent mordre. Et, ne pouvant
pas trouver d’excuse pour eux-
mêmes, ils sont toujours prêts à
accuser les autres » [5]. Entreprendre
la tâche d’aimer nos ennemis signifie
que, dans le même temps, nous



apprenons à nous concentrer sur
notre faiblesse, sur nos fautes, sur
tout ce qui, dans notre vie, a encore
besoin d’être identifié au Christ.
Cette attitude est empreinte d’un
réalisme beaucoup plus pratique, car
ce que nous pouvons changer, avec
l’aide de Dieu, c’est ce que nous
avons dans notre cœur. Nous
quittons un champ de bataille
imaginaire - la vie des autres - pour
remplir le monde des bienfaits issus
d’un combat beaucoup plus proche.
Nous laissons à Dieu le soin de
changer le cours de l’histoire, tandis
que nous rectifions le cours de nos
affaires.

« Nous devons comprendre tous les
hommes, vivre en harmonie avec
tous, les excuser tous, et pardonner à
tous. Bien sûr, nous ne dirons pas
que l’offense à Dieu n’est pas une
offense ; nous n’appellerons pas juste
ce qui est injuste, ni bien ce qui est
mal. Nous ne répondrons pas au mal



par un autre mal, mais par une
doctrine claire et par des actions
droites, noyant ainsi le mal dans une
abondance de bien (cf. Rm 12, 21) » 
[6]. Il ne s’agit pas de ne pas corriger
si les circonstances le justifient. Il ne
s’agit pas non plus d’être naïf, bien
au contraire : il s’agit d’acquérir la
sagesse de Dieu. L’amour mûr,
généreux et discret, est capable
d’oublier les griefs, de ne pas tenir
compte des fautes d’appréciation, de
prendre courage et d’imiter le Christ
sur la croix : « Père, pardonne-leur :
ils ne savent pas ce qu’ils font » (Lc
23, 34). Nous pouvons demander à la
Vierge Marie, Reine de la Paix, de
nous apprendre à aimer tous ses
enfants, de prier pour ceux qui nous
ont fait du mal et de nous aider à
établir le champ de bataille dans
notre âme.



[1]. Pape François, Angélus, 24 février
2019.

[2]. Saint Josémaria, Notes intimes, 28
octobre 1931, cité dans 
Chemin,Edición crítico–histórica, p.
933.

[3]. Saint Jean Chrysostome, Homélie
sur Saint Matthieu, 60, 3.

[4]. Pape François, Homélie, 19 juin
2018.

[5]. Saint Augustin, Sermon 19.

[6]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 182.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/meditation/
meditation-samedi-de-la-1ere-semaine-

de-careme/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-samedi-de-la-1ere-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-samedi-de-la-1ere-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-samedi-de-la-1ere-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-samedi-de-la-1ere-semaine-de-careme/

	Méditation : Samedi de la 1ère semaine de Carême

