
opusdei.org

Méditation :
Mercredi de la
21ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : Jésus
fait l’éloge de la simplicité ; la
cohérence du chrétien ; le reflet
de l’amour de Dieu.

- Jésus fait l’éloge de la simplicité.

- La cohérence du chrétien.

- Le reflet de l’amour de Dieu.



JÉSUS devait avoir un caractère très
pacifique, car les enfants venaient
naturellement à lui. D’ailleurs, il ne
s’est jamais lassé de prêcher que le
Royaume de Dieu appartient à ceux
qui recherchent la paix. C’est
pourquoi la dureté avec laquelle il
s’exprime parfois peut attirer notre
attention et susciter une certaine
perplexité. Non seulement à cause du
contenu de ses propos, mais aussi à
cause du ton de ses imprécations
contre les chefs religieux qui,
poussés par leur vanité, s’érigent en
exemples de vertus qu’en réalité ils
ne vivent pas dans leur cœur.

« Malheureux êtes-vous, scribes et
pharisiens hypocrites, parce que
vous ressemblez à des sépulcres
blanchis à la chaux : à l’extérieur ils
ont une belle apparence, mais
l’intérieur est rempli d’ossements et
de toutes sortes de choses impures
» (Mt 23, 27-32).



En méditant les Évangiles, on se rend
vite compte de la grande patience
dont Jésus fait preuve à l’égard des
personnes les plus diverses : il soigne
les malades avec affection, il veut
embrasser les pécheurs avec sa
miséricorde, et tant les pauvres que
les riches trouvent dans le Maître de
Nazareth un cœur tendre et
attentionné. Seule l’hypocrisie, c’est-
à-dire le désir de paraître ce que l’on
n’est pas, ou l’effort démesuré pour
se laisser influencer par le qu’en-
dira-t-on, semble s’opposer à son
cœur simple et humble. En fait, l’un
des rares éloges que nous entendons
de Jésus est adressé à Nathanaël lors
de leur première rencontre. Bien que
le futur apôtre l’ait accueilli avec des
paroles pleines de scepticisme et de
critiques à l’égard de son lieu
d’origine. « De Nazareth peut-il sortir
quelque chose de bon ? » (Jn
1,46) .Jésus loue sa sincérité devant
les autres apôtres : « Voici vraiment



un Israélite : il n’y a pas de ruse en
lui » (Jn 1, 47).

Il est intéressant de noter que c’est
l’une des premières phrases que le
Seigneur a prononcées à ses
nouveaux disciples, peut-être pour
leur faire comprendre que ce ne sont
pas les faiblesses ou les limites
humaines qui peuvent nous éloigner
de Dieu, mais plutôt notre refus de
les reconnaître ou notre refus de
permettre toute forme de duplicité
dans nos actions. C’est pourquoi,
comme l’a enseigné saint Josémaria,
nous, chrétiens, sommes appelés à
témoigner d’une vie simple : « Par ta
conduite de citoyen chrétien, montre
aux gens la différence qu’il y a entre
une vie triste et une vie joyeuse ;
entre l’état des timides et celui des
gens audacieux ; entre la conduite
précautionneuse, double…,
hypocrite, et celle des hommes
simples, tout d’une pièce. — En un



mot, entre le fait d’être mondain et
celui d’être enfant de Dieu » [1].

QUEL est le motif central qui me
pousse à agir ? C’est une question qui
nous permet de donner une unité à
notre vie. Tout ce que nous faisons
dans notre vie quotidienne —
actions, paroles, omissions — pointe
vers une identité que nous voulons
construire. Dans l’examen de
conscience, nous essayons de vérifier
dans quelle mesure toutes nos
expressions extérieures sont guidées
par l’intention ultime d’aimer
toujours plus Dieu et les autres. Car il
peut arriver qu’il y ait un décalage
entre ce que nous montrons à
l’extérieur et ce que nous portons
dans notre cœur : « Vous avez
l’apparence d’hommes justes, mais à
l’intérieur vous êtes pleins
d’hypocrisie et de mal » (Mt 23, 28).



« Tout le panorama de notre vocation
chrétienne, cette unité de vie dont
l’axe est la présence de Dieu, Notre
Père, peut et doit être pour nous une
réalité quotidienne » [2]. Pour éviter
que l’hypocrisie ne s’insinue dans
nos âmes, il peut être utile de
prendre toutes nos décisions en
présence de Dieu. Lorsque nous nous
sentons regardés par un Père qui
nous aime, accompagnés par Jésus,
notre meilleur ami, et porteurs de
l’Esprit Saint, il est presque naturel
que notre comportement extérieur
soit l’expression de l’amour qui nous
habite. Car la cohérence qui naît de
l’unité de vie ne s’improvise pas,
mais naît de convictions profondes
qui se nichent dans nos cœurs et que
nous ne voulons pas négocier.

L’autorité qui caractérise tout
chrétien « ne consiste pas à
commander et à se faire entendre,
mais à être cohérent, à être témoin et
donc à être compagnon de route du



Seigneur » [3]. Sans cohérence, il n’y a
pas de véritable apostolat, car tout ce
que nous voudrions transmettre à
l’extérieur naîtrait d’un cœur
émoussé. Nous pouvons donc nous
demander, en ce moment de prière,
si l’amour de Dieu et le désir de lui
rendre gloire sont le moteur
principal de nos pensées et de nos
affections.

L’AMOUR pour le Christ est ce qui
donne une solide harmonie à nos
pensées, nos sentiments et nos
actions. Si le Seigneur est au centre
de notre vie, il sera plus facile de
refléter une cohérence extérieure
dans nos relations avec les autres.
Logiquement, une certaine
adaptation de notre comportement
est nécessaire en fonction des
personnes que nous côtoyons. Passer
un jour de congé en famille n’est pas



la même chose qu’une réunion de
travail décisive pour l’orientation
d’un projet ; notre confiance envers
nos amis est bien sûr plus grande
que celle que nous éprouvons envers
des inconnus. Mais cette adaptation
naturelle à l’environnement dans
lequel nous nous trouvons ne doit
pas nous conduire à perdre notre
propre identité ou à cacher ce qui
donne un sens à toute notre vie :
l’amour de Jésus.

Le désir de vouloir être toujours la
même personne nous conduira à
vivre une vertu humaine très chère à
saint Josémaria : le naturel. Il
écrivait à une occasion : « Quand on
travaille en tout et pour tout pour la
gloire de Dieu on ne fait rien qu’avec
naturel, et simplement, comme
quelqu’un de pressé, qui ne peut
s’arrêter à “plus d’ostentations”, pour
ne pas perdre l’unique,
l’incomparable fréquentation de
Notre Seigneur » [4]. Nous ne



cherchons pas à faire le bien pour
être loués ou pour que notre
entourage ait une bonne opinion de
nous. Au contraire, ce qui nous
intéresse, c’est que toutes nos œuvres
reflètent la gloire de Dieu et amènent
beaucoup de gens à Le connaître,
alors que nous passons presque
inaperçus. C’est la recommandation
exigeante du Maître : « Que votre
lumière brille devant les hommes :
alors, voyant ce que vous faites de
bien, ils rendront gloire à votre Père
qui est aux cieux » (Mt 5, 16).

Pour que notre naturel et notre
cohérence soient vrais, nous ne
devons pas avoir peur d’admettre
nos erreurs et nos faiblesses. Sinon,
nous pourrions tomber dans la
tentation de certains pharisiens et
scribes, qui vivaient dans un monde
de bonnes volontés, mais sans
admettre leurs propres limites : «
Malheureux êtes-vous, scribes et
pharisiens hypocrites, parce que



vous bâtissez les sépulcres des
prophètes, vous décorez les
tombeaux des justes et vous dites :
“Si nous avions vécu à l’époque de
nos pères, nous n’aurions pas été
leurs complices pour verser le sang
des prophètes” » (Mt 23, 29-30). Le
désir de paraître très sûrs d’eux vis-
à-vis des autres les a conduits à
défendre une fausse conception
d’eux-mêmes et à cacher leurs
limites. Nous, en revanche, nous
savons que même à travers nos
faiblesses, nous pouvons refléter la
gloire du Christ, parce qu’il est notre
Sauveur. Comme notre Mère, nous
oserons dire : « Voici la servante du
Seigneur » (Lc 1, 38), sachant que
dans cette vérité, peut-être peu
attrayante aux yeux du monde, se
cache toute notre richesse.

[1]. Saint Josémaria, Sillon, n° 306.



[2]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 11.

[3]. Pape François, Homélie, 14 janvier
2020.

[4]. Saint Josémaria, Sillon, n° 555.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/meditation/
meditation-mercredi-de-la-21eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(04/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-mercredi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-mercredi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-mercredi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-mercredi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mercredi de la 21ème semaine du Temps Ordinaire

