
opusdei.org

Méditation : mardi
de la 3ème semaine
de l’Avent

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
l’humilité et l’orgueil, l’amour
se manifeste dans des œuvres
concrètes, la parabole des deux
fils.

- Humilité et orgueil

- l'amour se manifeste dans des
œuvres concrètes

- la parabole des deux fils

DANS QUELQUES JOURS, nous nous
mettrons à genoux devant l'Enfant



dans l'étable de Bethléem. Là, nous
regarderons avec étonnement la
grandeur de l'amour de Dieu chez un
nouveau-né. L'Incarnation nous
enseigne la manière d'être grand, qui
n'est autre que de se faire petit. Saint
Paul exprime bien l'humilité de ce
Fils qui, étant Dieu, « s’est anéanti,
prenant la condition de serviteur » et
« s’est abaissé, devenant obéissant
jusqu’à la mort » (Ph 2,7-8). C'est le
secret que notre Sauveur nous
enseigne à chaque Noël. Le Verbe fait
chair nous montre que le Seigneur de
l'univers triomphe dans l'humilité.
Précisément par cet abaissement «
C’est pourquoi Dieu l’a exalté : il l’a
doté du Nom qui est au-dessus de
tout nom, afin qu’au nom de Jésus
tout genou fléchisse » (Ph 2,9-10).

Dans la première lecture, nous
trouvons une exhortation véhémente
du prophète Sophonie à la
conversion. Il accuse Jérusalem
d'orgueil et de rébellion parce que «



Elle n’a pas écouté l’appel, elle n’a
pas accepté la leçon, elle n’a pas fait
confiance au Seigneur, de son Dieu
elle ne s’est pas approchée » (So 3,2).
Au contraire - affirme-t-il dans son
oracle - le peuple se vantait de son
arrogance et se pavanait sur la sainte
montagne (cf. So 3,11). Cette même
tentation continue d'être présente
lorsque « l’orgueilleux essaye en vain
de ravir son trône à Dieu, lui qui est
miséricordieux envers toutes les
créatures, pour s’y installer »[1].

Pour communiquer son amour
paternel, Dieu attend de l'homme
qu'il se reconnaisse librement
comme une créature dans le besoin.
La demande que nous formulons
dans la prière sur les offrandes de la
Messe d'aujourd'hui est très agréable
au Seigneur : « Que les prières et les
offrandes de notre pauvreté
t'émeuvent, Seigneur, et, qu’en nous
voyant impuissants et sans mérites
propres, Tu viennes avec compassion



à notre aide »[2]. Nous devons
souvent implorer le Seigneur de nous
ôter la tentation de l'orgueil, car si
celui-ci « parvient à nous tourmenter
avec ses hallucinations multiples, -
disait Saint Josémaria -nous nous
revêtons d’apparences, nous nous
remplissons de vide, nous
plastronnons comme la grenouille de
la fable qui, présomptueuse, se
gonflait le jabot jusqu’à en éclater »

« JE ME GLORIFIERAI dans le
Seigneur : que les pauvres
m'entendent et soient en fête !
Magnifiez avec moi le Seigneur,
exaltons tous ensemble son nom.
» (Ps 34,3-4). L'humilité « nous aide à
connaître à la fois notre misère et
notre grandeur »[4]. Saint Josémaria
qualifiait l'humilité de bonne
divinisation de la créature qui
connaît l'amour que Dieu a placé en



elle. Son principal ennemi est la
mauvaise divinisation, fruit de
l’orgueil : se vanter de soi au lieu de
se glorifier dans le Seigneur.

Le cœur qui se sait béni de tant de
grâces du ciel essaie de répondre
généreusement au Seigneur, parce
que « l’amour se paie avec de
l’amour »[5]. Il n'est pas possible
d'aimer en général, et ce n'est pas de
l'amour s'il se contente de bonnes
intentions. L'amour s'incarne dans
des actes concrets qui révèlent
quelque chose de ce qui se passe
dans le cœur de celui qui aime. Un
amour qui ne laisse pas de trace dans
des détails, dans des expressions
d'affection, peut s'estomper peu à
peu ou rester petit, sans éprouver la
véritable joie. « Au soir de la vie, on
nous jugera sur l’amour », disait
Saint Jean de la Croix, car l'amour
authentifie la valeur de nos œuvres.



On pourrait dire que l'amour a deux
caractéristiques fondamentales : il
tend à donner plutôt qu'à recevoir ;
et cherche à se manifester plus en
actes qu'en paroles. « Quand on dit
qu'il tend plus à donner qu'à
recevoir, c'est parce que l'amour est
toujours contagieux, toujours
contagieux, et est reçu par l'être aimé
»[6]. Et « quand on dit que c'est plus
dans les actes que dans les mots »,
c'est parce que « l’amour donne
toujours la vie, fait grandir »[7]. Un
bon thermomètre pour connaître
notre amour pour Dieu pourrait être
de se demander comment nous
servons et essayons de rendre
heureux ceux qui sont les plus
proches de nous, « en effet, celui qui
n’aime pas son frère, qu’il voit, est
incapable d’aimer Dieu, qu’il ne voit
pas » (1 Jn 4.20). L'amour de Dieu et
l'amour du prochain sont
inséparables, ils sont comme le côté
pile et le côté face d'une pièce de
monnaie. « Il n'y a pas de moyen plus



sûr d'atteindre Dieu que l'amour du
prochain »[8], affirmait saint
Augustin, car « l'amour du prochain
est comme le nid de l'amour de Dieu
»[9], c'est le lieu où il grandit.

DANS L'ÉVANGILE D'AUJOURD'HUI,
notre Seigneur nous raconte
l'histoire de deux fils (Mt 21,28-32).
Leur père leur demande d'aller
travailler dans le vignoble familial et
les frères ont des réactions très
différentes. Le premier répond de
manière rebelle et irrespectueuse : «
Je ne veux pas ». Le second,
apparemment plus obéissant, lui dit
qu'il le fera. Passé le premier éclat, le
fils qui a dit non se reprend, il se
repent et part travailler à la vigne. Le
fils qui a dit oui, en revanche, ne se
rend pas à sa tâche. Le premier,
conclut Jésus, tombe par faiblesse
mais, encouragé par sa foi, se lève et



obéit au Père. En revanche, le second
n'est pas fidèle à sa promesse et
représente les chefs du peuple qui
honorent Dieu «de leurs lèvres, mais
leur cœur est loin de moi » (Is 29, 13 ;
Mt 15,8).

Jésus dans cette parabole parle aussi
à nos cœurs. Nous trouvons
certainement quelque chose du
comportement de chacun de ces fils
dans notre vie. Plusieurs fois, nos
dispositions sont grandes, mais par
faiblesse, nous n'arrivons pas à
accomplir nos bons désirs. Et à
maintes reprises, le contraire nous
arrive : après une première réaction
rebelle, nous nous corrigeons et, avec
l'aide de la grâce, nous embrassons
avec amour la volonté de Dieu. Les
deux attitudes sont généralement
présentes dans notre lutte intérieure
et nous devons les connaître de près
pour savoir comment réagir à tout
moment. On pourrait aussi imaginer
l'existence d'un troisième enfant :



celui qui dit « oui, j'y vais » et qui,
avec ses œuvres, ratifie toujours ses
paroles. Ce fils, fidèle en toutes
circonstances, est en réalité Jésus-
Christ, qui nous invite à entrer dans
son mouvement d'amour pour le
Père.

Dans notre prière, nous pouvons dire
à Dieu aujourd’hui : comme je
voudrais être un fils comme Jésus !
Un fils qui répond oui ! Et quand
nous ne le sommes pas, alors il est
temps de dire au Seigneur d'être
patient avec nous. Tomber dans le
découragement serait une
manifestation d'orgueil, cela nous
ferait comprendre que nous étions
en train de mettre notre espérance
en nous-mêmes et non en Dieu. Face
à la connaissance de sa propre
faiblesse, Saint Josémaria suppliait
avec simplicité : « Seigneur, Toi qui
as soigné tant d'âmes, fais que, en Te
possédant dans mon cœur ou en Te
contemplant dans le Tabernacle, je



Te reconnaisse comme Médecin divin
»[10] . Cette humble demande nous
accordera la paix et, tenant la main
de notre Mère, nous nous remettrons
debout avec espérance.

[1] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
100.

[2] Prière sur les offrandes, Messe du
mardi de la 3ème semaine de l’Avent.

[3] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
100.

[4] Ibid, n° 94.

[5] Refrain populaire.

[6] François, Homélie, 27-VI-2014.

[7] Ibid.

[8] Saint Augustin, Des coutumes de
l’Église Catholique, 1, 26, 48.



[9] Ibid, 1, 26, 5.

[10] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 193.

[3]. Quelle est différente l'attitude de
Dieu qui, venant sur terre, se fait
Enfant fragile, ayant besoin de toute
aide, incapable de s'imposer avec
violence aux autres, pour rendre
agréable à chacun le chemin de sa
crèche.

« JE ME GLORIFIERAI dans le
Seigneur : que les pauvres
m'entendent et soient en fête !
Magnifiez avec moi le Seigneur,
exaltons tous ensemble son nom.
» (Ps 34,3-4). L'humilité « nous aide à
connaître à la fois notre misère et
notre grandeur »[4]. Saint Josémaria
qualifiait l'humilité de bonne
divinisation de la créature qui
connaît l'amour que Dieu a placé en



elle. Son principal ennemi est la
mauvaise divinisation, fruit de
l’orgueil : se vanter de soi au lieu de
se glorifier dans le Seigneur.

Le cœur qui se sait béni de tant de
grâces du ciel essaie de répondre
généreusement au Seigneur, parce
que « l’amour se paie avec de
l’amour »[5]. Il n'est pas possible
d'aimer en général, et ce n'est pas de
l'amour s'il se contente de bonnes
intentions. L'amour s'incarne dans
des actes concrets qui révèlent
quelque chose de ce qui se passe
dans le cœur de celui qui aime. Un
amour qui ne laisse pas de trace dans
des détails, dans des expressions
d'affection, peut s'estomper peu à
peu ou rester petit, sans éprouver la
véritable joie. « Au soir de la vie, on
nous jugera sur l’amour », disait
Saint Jean de la Croix, car l'amour
authentifie la valeur de nos œuvres.



On pourrait dire que l'amour a deux
caractéristiques fondamentales : il
tend à donner plutôt qu'à recevoir ;
et cherche à se manifester plus en
actes qu'en paroles. « Quand on dit
qu'il tend plus à donner qu'à
recevoir, c'est parce que l'amour est
toujours contagieux, toujours
contagieux, et est reçu par l'être aimé
»[6]. Et « quand on dit que c'est plus
dans les actes que dans les mots »,
c'est parce que « l’amour donne
toujours la vie, fait grandir »[7]. Un
bon thermomètre pour connaître
notre amour pour Dieu pourrait être
de se demander comment nous
servons et essayons de rendre
heureux ceux qui sont les plus
proches de nous, « en effet, celui qui
n’aime pas son frère, qu’il voit, est
incapable d’aimer Dieu, qu’il ne voit
pas » (1 Jn 4.20). L'amour de Dieu et
l'amour du prochain sont
inséparables, ils sont comme le côté
pile et le côté face d'une pièce de
monnaie. « Il n'y a pas de moyen plus



sûr d'atteindre Dieu que l'amour du
prochain »[8], affirmait saint
Augustin, car « l'amour du prochain
est comme le nid de l'amour de Dieu
»[9], c'est le lieu où il grandit.

DANS L'ÉVANGILE D'AUJOURD'HUI,
notre Seigneur nous raconte
l'histoire de deux fils (Mt 21,28-32).
Leur père leur demande d'aller
travailler dans le vignoble familial et
les frères ont des réactions très
différentes. Le premier répond de
manière rebelle et irrespectueuse : «
Je ne veux pas ». Le second,
apparemment plus obéissant, lui dit
qu'il le fera. Passé le premier éclat, le
fils qui a dit non se reprend, il se
repent et part travailler à la vigne. Le
fils qui a dit oui, en revanche, ne se
rend pas à sa tâche. Le premier,
conclut Jésus, tombe par faiblesse
mais, encouragé par sa foi, se lève et



obéit au Père. En revanche, le second
n'est pas fidèle à sa promesse et
représente les chefs du peuple qui
honorent Dieu «de leurs lèvres, mais
leur cœur est loin de moi » (Is 29, 13 ;
Mt 15,8).

Jésus dans cette parabole parle aussi
à nos cœurs. Nous trouvons
certainement quelque chose du
comportement de chacun de ces fils
dans notre vie. Plusieurs fois, nos
dispositions sont grandes, mais par
faiblesse, nous n'arrivons pas à
accomplir nos bons désirs. Et à
maintes reprises, le contraire nous
arrive : après une première réaction
rebelle, nous nous corrigeons et, avec
l'aide de la grâce, nous embrassons
avec amour la volonté de Dieu. Les
deux attitudes sont généralement
présentes dans notre lutte intérieure
et nous devons les connaître de près
pour savoir comment réagir à tout
moment. On pourrait aussi imaginer
l'existence d'un troisième enfant :



celui qui dit « oui, j'y vais » et qui,
avec ses œuvres, ratifie toujours ses
paroles. Ce fils, fidèle en toutes
circonstances, est en réalité Jésus-
Christ, qui nous invite à entrer dans
son mouvement d'amour pour le
Père.

Dans notre prière, nous pouvons dire
à Dieu aujourd’hui : comme je
voudrais être un fils comme Jésus !
Un fils qui répond oui ! Et quand
nous ne le sommes pas, alors il est
temps de dire au Seigneur d'être
patient avec nous. Tomber dans le
découragement serait une
manifestation d'orgueil, cela nous
ferait comprendre que nous étions
en train de mettre notre espérance
en nous-mêmes et non en Dieu. Face
à la connaissance de sa propre
faiblesse, Saint Josémaria suppliait
avec simplicité : « Seigneur, Toi qui
as soigné tant d'âmes, fais que, en Te
possédant dans mon cœur ou en Te
contemplant dans le Tabernacle, je



Te reconnaisse comme Médecin divin
»[10] . Cette humble demande nous
accordera la paix et, tenant la main
de notre Mère, nous nous remettrons
debout avec espérance.

[1] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
100.

[2] Prière sur les offrandes, Messe du
mardi de la 3ème semaine de l’Avent.

[3] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
100.

[4] Ibid, n° 94.

[5] Refrain populaire.

[6] François, Homélie, 27-VI-2014.

[7] Ibid.

[8] Saint Augustin, Des coutumes de
l’Église Catholique, 1, 26, 48.



[9] Ibid, 1, 26, 5.

[10] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 193.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/meditation/
meditation-mardi-de-la-3eme-semaine-

de-lavent/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-mardi-de-la-3eme-semaine-de-lavent/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-mardi-de-la-3eme-semaine-de-lavent/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-mardi-de-la-3eme-semaine-de-lavent/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-mardi-de-la-3eme-semaine-de-lavent/

	Méditation : mardi de la 3ème semaine de l’Avent

