
opusdei.org

Méditation : Jeudi de
la 3ème semaine de
Carême

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
reconnaître son péché ;
sincérité dans l’examen de
conscience ; reconquérir notre
liberté.

- Reconnaître son péché

- Sincérité dans l’examen de
conscience

- Reconquérir notre liberté



« JÉSUS expulsait un démon qui
rendait un homme muet. Lorsque le
démon fut sorti, le muet se mit à
parler, et les foules furent dans
l’admiration » (Lc 11,14). Tels sont les
mots de l’évangéliste qui nous
introduit, dans cette scène, sans trop
de préambule. Cette expression
évangélique - le « démon muet » -
s’est ancrée dans la tradition
spirituelle de l’Église pour décrire un
phénomène qui peut toucher tout
chrétien : le manque de sincérité.
C’est une attitude qui peut parfois se
manifester dans notre vie : la
difficulté à accepter un aspect de
notre vie où le Christ n'a pas sa place,
et à chercher de l’aide pour cette
conversion.

Le diable étant le père du mensonge,
il use de toutes ses ruses pour que
nous ne nous rendions pas compte
de nos erreurs. « Voici un aspect qui
peut nous tromper : en disant “nous
sommes tous pécheurs”, comme



quelqu’un qui dit “bonjour”, quelque
chose d’habituel, même de social,
nous n’avons pas une vraie
conscience du péché. Non : je suis un
pécheur à cause de ceci, de cela et de
cela. […] La vérité est toujours
concrète » [1]. La sincérité commence
par soi-même. Comme nous ne
sommes pas exempts de tout mal,
nous devons nous tourner vers le
Seigneur pour être guéris.
Concernant le « démon muet », Jésus
précise à ses apôtres que « cette
espèce-là, rien ne peut la faire sortir,
sauf la prière » (Mc 9,29).
S’approcher de Dieu avec simplicité,
en invoquant l’Esprit Saint, nous
donnera la grâce de mieux nous
connaître pour nous identifier plus
étroitement à Jésus-Christ.

LORSQUE saint Josémaria pensait
aux conséquences que pouvait avoir



la présence de ce « démon muet », ce
manque de sincérité envers soi-
même et envers ceux qui peuvent
nous aider, il les résumait en un mot,
peut-être fort : « misères » [2]. Lorsque
manque l’air pur de la vérité, non
seulement la capacité de reconnaître
la réalité de notre vie se déforme,
mais peut-être aussi les propos des
autres. Nous le voyons d'ailleurs chez
ceux qui assistent à la scène après
que le Seigneur a accompli le
miracle. Certaines personnes dans la
foule, au lieu de s’étonner de cet
événement inouï, se mirent à dire
que Jésus chassait les démons par la
puissance de Béelzéboul. D’autres
vont plus loin et « lui demandent un
signe du ciel », ce qui est paradoxal,
puisqu’ils viennent d’assister à un
véritable miracle.

C'est ainsi que, « si le démon muet
s’introduit dans une âme, il
compromet tout » [3], y compris les
bonnes choses de la vie, comme les



merveilles que Dieu opère sous nos
yeux. Une telle personne détourne sa
capacité à contempler les actions du
Seigneur - en elle-même et chez les
autres - et même, comme dans le
passage de l’Évangile, elle déforme
ses intentions. C’est pourquoi il est si
utile de faire un examen de
conscience quotidien, toujours un
moment de prière, pour laisser
l’Esprit Saint éclairer notre
conscience et nous pousser à aimer
Dieu de plus en plus chaque jour ;
nous découvrirons alors la
profondeur de son amour pour nous,
car il nous embrasse comme le père
du fils prodigue lorsque nous
reconnaissons en toute simplicité nos
difficultés et nos péchés. C’est
pourquoi l’Église supplie chaque
année : « Dans ta tendresse, nous t’en
prions, Seigneur, prête l’oreille à
notre voix : éclaire les ténèbres de
nos cœurs, par la grâce de ton Fils
qui vient nous visiter » [4]



JÉSUS, pour sa défense, utilise un
argument que tout le monde peut
comprendre : tout royaume divisé
contre lui-même est voué à la ruine.
Il n’agit pas par le pouvoir du diable,
car cela n’aurait aucun sens que
Belzébul agisse contre lui-même.
C’est pourquoi le Seigneur va droit
au but : ce miracle est vraiment un
signe que le Royaume de Dieu est
arrivé. Ce dont ces gens ont été
témoins n’est rien d’autre que la
réalisation de ce qui avait été
annoncé, et que saint Luc évoque au
début de son Évangile : Jésus est
l’Oint de Dieu qui est venu apporter
la liberté aux captifs.

Et nous pouvons nous demander :
quels captifs ? Les captifs de celui qui
était plus fort qu’eux : le diable. C’est
pourquoi le Seigneur poursuit son
intervention avec une image : «
Quand l’homme fort, et bien armé,



garde son palais, tout ce qui lui
appartient est en sécurité. Mais si un
plus fort survient et triomphe de lui,
il lui enlève son armement auquel il
se fiait, et il distribue tout ce dont il
l’a dépouillé » (Lc 11, 21-22). Depuis
le premier péché, le diable avait pris
place dans l’humanité. Jésus, qui est
plus fort que lui, devait venir pour le
vaincre et rendre aux hommes leur
trésor le plus précieux : la liberté.

Identifier et expulser le démon muet
de notre vie, c’est protéger le bien
que le Seigneur nous a donné.
Comme le dit Jésus lui-même : « La
vérité vous rendra libres » (Jn 8, 32).
C’est pourquoi la sincérité envers
nous-mêmes, envers Dieu et envers
les autres fait partie intégrante de la
tâche qui nous incombe à tous :
lutter chaque jour pour retrouver
notre liberté. La Très Sainte Vierge
Marie, la femme libre par excellence,
comblée de grâce, nous aidera à



vivre en tout temps avec la liberté
des enfants de Dieu.

[1]. Pape François, Homélie, 29 avril
2020.

[2]. Cf. saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 188.

[3].Ibid.

[4]. Lundi de la 3ème semaine de
l’Avent, Prière.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/meditation/
meditation-jeudi-3eme-semaine-de-

careme/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-jeudi-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-jeudi-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-jeudi-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-jeudi-3eme-semaine-de-careme/

	Méditation : Jeudi de la 3ème semaine de Carême

