
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
30ème semaine du
Temps Ordinaire
(cycle C)

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : L’humilité,
demeure de la charité ;
connaître notre faiblesse ; au
service de Dieu.

L’humilité, demeure de la
charité.
Connaître notre faiblesse.
Au service de Dieu.

• 

• 
• 



L’ÉVANGILE de la messe
d’aujourd’hui rapporte une parabole
de Jésus qui oppose deux attitudes
possibles devant Dieu. Deux hommes
montèrent au Temple pour prier :
l’un était pharisien, l’autre publicain.
Le pharisien, debout, priait ainsi en
lui-même :

« Ô Dieu, je te rends grâce car je ne
suis pas comme les autres hommes :
voleurs, injustes, adultères, ni même
comme ce publicain » (Lc 18, 10-11).
Ce personnage est la caricature de
l’homme religieux qui « remplit ses
obligations » envers Dieu — à ses
yeux, du moins — et qui croit que la
perfection consiste à observer les
préceptes. Il ne se sent ni pécheur ni
redevable envers le Seigneur, ce qui
le rend incapable d’expérimenter la
miséricorde divine et d’être
miséricordieux envers les autres,
qu’il juge du haut de sa prétendue
supériorité morale.



« Le publicain, lui, se tenait à
distance ; il n’osait même pas lever
les yeux vers le ciel, mais se frappait
la poitrine en disant : “Ô Dieu,
prends pitié du pécheur que je suis” »
(Lc 18, 13). Les publicains occupaient
alors l’un des derniers rangs dans
l’échelle sociale. Ils étaient méprisés
par les pharisiens, comme celui de la
parabole, et par une grande partie du
peuple. Cela donne plus de force
encore à la conclusion de Jésus : « Je
vous le dis : celui-ci redescendit chez
lui justifié, et non pas l’autre. Car
quiconque s’élève sera abaissé, et
celui qui s’abaisse sera élevé » (Lc 18,
14).

L’humilité est essentielle dans la vie
chrétienne. Comme l’enseignait saint
Augustin, cette vertu « est la
demeure de la charité »[1]. Et le saint
d’Hippone ajoutait : « Si vous me
demandez ce qui est le plus essentiel
dans la religion et dans la discipline
de Jésus-Christ, je vous répondrai : la



première chose, c’est l’humilité ; la
deuxième, l’humilité ; la troisième,
l’humilité. »[2] Sans elle, les fruits
spirituels ou apostoliques de notre
vie chrétienne ne sont qu’illusions.

Le grand Cervantès l’avait bien
compris : « L’humilité est la base et le
fondement de toutes les vertus ; sans
elle, aucune ne l’est véritablement »,
écrit-il dans une de ses Nouvelles
exemplaires. Et il poursuit en
décrivant ses effets : « Elle aplanit les
obstacles, surmonte les difficultés, et
conduit toujours à des fins
glorieuses ; des ennemis, elle fait des
amis ; elle tempère la colère des
irrités et réduit l’arrogance des
orgueilleux ; elle est mère de la
modestie et sœur de la tempérance ;
enfin, avec elle, les vices ne peuvent
triompher, car dans sa douceur et sa
mansuétude s’émoussent et se
brisent les flèches du péché. »[3]



LORSQU’IL VOIT approcher la fin
probable de sa vie, saint Paul, écrit à
Timothée : « J’ai mené le bon combat,
j’ai achevé la course, j’ai gardé la foi
» (2 Tm 4, 7). Dans ces mots, il n’y a
rien de la vanité du pharisien de la
parabole. Depuis le moment de sa
conversion, Paul s’est reconnu
pécheur et a compris la centralité de
la grâce et de la charité dans la vie
chrétienne.

C’est pourquoi, alors qu’il s’apprête à
achever son chemin ici-bas, il
reconnaît avec gratitude l’action de
Dieu : « Le Seigneur m’a assisté et
m’a fortifié, afin que, par moi, la
proclamation de l’Évangile soit
pleinement accomplie et que tous les
païens l’entendent (…). Le Seigneur
me délivrera de toute œuvre
mauvaise et me sauvera pour son
Royaume céleste. À lui la gloire pour
les siècles des siècles » (2 Tm 4,
17-18).



La vertu de l’humilité ouvre en nous
un espace pour que le Seigneur
puisse agir, comme il l’a fait avec
saint Paul. Ce n’est qu’en nous
reconnaissant pécheurs, tels que
nous sommes, que nous pouvons
faire l’expérience de la miséricorde
de Dieu et nous remplir d’espérance.

Saint Josémaria l’exprimait ainsi : «
Tu imagines que tes péchés sont si
nombreux que le Seigneur ne pourra
pas t’écouter ? Il n’en est rien, car le
Seigneur est plein de miséricorde. Si,
en dépit de cette merveilleuse vérité,
tu ressens le poids de ta misère, dis
comme le publicain : Seigneur, me
voici ; à toi de voir ! » »[4]

Nous ne pouvons rien sans la grâce
de Dieu. Mais, avec son aide, si nous
nous fions à son amour pour nous,
nous sommes capables de parvenir à
la sainteté. Ce n’est pas la perfection
de nos œuvres, mais la confiance qui
peut nous conduire au ciel : « Ne te



trouble pas de te voir tel que tu es :
fait d’argile. Ne t’en soucie pas. Car
toi et moi sommes fils de Dieu (…),
choisis par un appel divin de toute
éternité : “Il nous a choisis, dans le
Christ, avant la création du monde,
pour que nous soyons saints en sa
présence” (Ep 1, 4). Nous qui sommes
spécialement de Dieu, qui sommes
des instruments malgré notre pauvre
misère personnelle, nous serons
efficaces si nous ne perdons pas
l’humilité, si nous ne perdons pas la
connaissance de notre fragilité. »[5]

TOUT AU LONG de sa vie, Jésus nous
donne l’exemple de l’humilité : étant
Dieu, il a voulu se faire semblable en
tout aux hommes, sauf le péché, et a
vécu trente années comme le simple
fils de l’artisan d’un village sans
importance en Galilée. « Tel doit être
aussi l’aspiration de chacun d’entre



vous, mes enfants, écrivait saint
Josémaria : passer inaperçus, imiter
le Christ […], imiter Marie qui, étant
Mère de Dieu, aime s’appeler son
esclave : Ecce ancilla Domini (Lc 1,
38). Le Seigneur nous veut humbles ;
cette humilité n’entrave en rien vos
visées professionnelles dans le
travail ordinaire ni, bien entendu,
dans vos aspirations spirituelles. Il
faut y parvenir, mais sans vous
chercher vous-mêmes, avec droiture
d’intention. Nous ne vivons pas pour
la terre ni pour notre honneur, mais
pour l’honneur de Dieu, pour la
gloire de Dieu, pour le service de
Dieu : cela seul nous fait agir. »[6]

Pour être humbles comme Jésus, il
faut servir : vivre pour autrui, se
soucier des problèmes des autres
comme des nôtres. Ainsi, notre cœur
s’élargit par l’humilité pour faire
davantage de place au Christ, qui
veut vivre en nous (cf. Ga 2, 20), et au
prochain ; c’est comme cela que nous



étendrons son règne d’amour et de
paix sur toute la terre.

« Mon bon Jésus, puisque je dois être
apôtre, il est nécessaire que tu me
rendes très humble. Le soleil
enveloppe de lumière tout ce qu’il
touche : Seigneur, remplis-moi de ta
clarté, divinise-moi ; que je
m’identifie à ton adorable Volonté,
pour me transformer en l’instrument
que tu désires… Donne-moi ta folie
d’humiliation : celle qui t’a conduit à
naître dans la pauvreté, à faire un
travail sans éclat, à mourir dans
l’infamie, cloué sur un morceau de
bois, à t’anéantir dans le tabernacle.
— Que je me connaisse : que je me
connaisse et que je te connaisse.
Ainsi jamais je ne perdrai de vue
mon néant. »[7]

Léon XIV souligne que, dans
l’Évangile, l’humilité est source de
liberté (cf. Lc 14, 11), car elle nous
libère du regard constant sur nous-



mêmes et nous fait tourner nos yeux
vers Dieu : « Ceux qui s’exaltent, en
général, semblent n’avoir rien trouvé
de plus intéressant qu’eux-mêmes,
mais au fond, ils sont très peu sûrs
d’eux-mêmes. Ceux en revanche qui
ont compris qu’ils sont précieux aux
yeux de Dieu, ceux qui sentent
profondément qu’ils sont fils ou filles
de Dieu, possèdent de plus grandes
choses dont ils peuvent se glorifier et
une dignité qui brille d’elle-même.
»[8]

Demandons à notre Mère du ciel de
nous obtenir du Seigneur cette
profonde humilité.

[1] Saint Augustin, La Sainte virginité,
no 51.

[2] Saint Augustin, Lettre 118.



[3] Miguel de Cervantes, Nouvelles
exemplaires III.

[4] Saint Josémaria, Amis de Dieu, no

253.

[5] Saint Josémaria, Lettre 2, no 20.

[6] Saint Josémaria, Lettre 1, no 20-21.

[7] Saint Josémaria, Sillon, no 273.

[8] Léon XIV, Angélus, 31 août 2025.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/meditation/
meditation-dimanche-de-la-30eme-

semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
(09/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-dimanche-de-la-30eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-dimanche-de-la-30eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-dimanche-de-la-30eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-dimanche-de-la-30eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/

	Méditation : Dimanche de la 30ème semaine du Temps Ordinaire (cycle C)

