
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
20ème semaine du
Temps Ordinaire
(cycle B)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
racheter le temps ; l'Eucharistie,
gage de vie éternelle ; le Christ
nous donne ce quelque chose
en plus que nous cherchons
tous.

- Racheter le temps.

- L'Eucharistie, gage de vie éternelle.



- Le Christ nous donne ce quelque
chose en plus que nous cherchons
tous.

« AYEZ donc soin, [frères], de vous
conduire avec prudence, non en
insensés, mais comme des hommes
sages» (Éph 5,15), affirme saint Paul
dans la deuxième lecture. Et pour
clarifier où se trouve, selon lui, la
différence entre simplicité et sagesse,
il ajoute : sage est celui qui vit «en
rachetant le temps» (Éph 5,16). En
effet, dès que nous prenons le temps
de réfléchir, nous réalisons que « le
temps s’est raccourci » (1 Cor 7,29).
C'est pourquoi, lorsque nous le
perdons, nous avons le sentiment
d'avoir agi de manière insensée, de
gaspiller un trésor précieux. Vivre,
c'est investir le temps qui nous est
donné pour pérégriner sur cette
terre : celui qui réussit cet



investissement est une personne
sage. « Le temps est un trésor qui file,
qui fuit, qui coule entre nos mains
telle l’eau sur les rochers élevés,
commentait saint Josémaria. Hier est
passé et aujourd’hui est en train de
passer. Nos lendemains deviennent
bien vite d’autres hier. La durée
d’une vie est bien courte. Cependant,
que de choses à réaliser dans ce
court laps de temps, par amour de
Dieu ! »[1]. La sagesse de ce monde,
cependant, n'est pas la sagesse de
Dieu. Racheter le temps ne consiste
pas à faire beaucoup de choses, ni à
accumuler des expériences plus ou
moins gratifiantes. C'est Jésus, la
sagesse de Dieu faite chair, qui nous
explique la logique de la rédemption
du temps : « Celui qui voudra sauver
sa vie, la perdra, mais celui qui
perdra sa vie à cause de moi, la
trouveras. Et que sert à un homme
de gagner le monde entier, s’il vient à
perdre son âme ? » (Mt 16,25-26).
Lorsque nous remettons notre vie au



Seigneur, lorsque nous remettons
entre ses mains le temps qu'il nous a
donné, nous lui permettons alors de
racheter nos heures. « C'est pourquoi
ne soyez pas inconsidérés, mais
comprenez bien quelle est la volonté
du Seigneur » (Éph 5,17), continue
saint Paul. Le Christ lui-même nous
révèle sa volonté lorsqu'il se présente
comme le juge qui demande à
chacun des comptes sur l'utilisation
du temps reçu. Nous le savons bien,
son verdict se basera sur les œuvres
que nous aurons accomplies pour les
autres. « Toutes les fois que vous
l’avez fait à l’un de ces plus petits de
mes frères, c’est à moi que vous
l’avez fait » (Mt 25,40). Perdre du
temps pour ceux qui en ont le plus
besoin, c'est le perdre pour Jésus et,
donc, le racheter. C'est ainsi que nous
gagnons la vraie vie, que nous
remplissons nos actions d’éternité. «
Dorénavant, ayez hâte d'aimer »[2],
encourage saint Josémaria. C'est
l'attitude la plus raisonnable, propre



à celui qui sait que « la monnaie
qu'on garde dans sa main pourrait
peut-être être conservée ; la petite
pièce de l'âme se perd si on ne la
donne pas ».[3]

LA SAGESSE dont nous parle
l'Écriture n'est pas une faculté
purement intellectuelle. Le mot
‘sagesse’ nous relie immédiatement
aux sens, en particulier au goût. Le
sage savoure la vie, il goûte la
générosité de son temps. La première
lecture de la messe d'aujourd'hui
nous présente justement la sagesse
comme une femme qui prépare un
banquet pour « l’homme insensé » et
lui dit : « Venez, mangez de mon
pain, buvez du vin que j’ai préparé !
Quittez la niaiserie et vous vivrez,
marchez droit dans la voie de
l’intelligence » (Pr 9,5-6). Cette image
nous conduit à penser au banquet de



l'Eucharistie, que le Verbe, la sagesse
même de Dieu, a préparé pour nous.
L'Évangile rapporte en effet un
passage du discours sur le pain de
vie, où nous voyons réapparaître la
comparaison entre la folie des choses
éphémères et la sagesse de vivre
pour l'éternité. « Travaillez, non pour
la nourriture qui périt, mais pour
celle qui demeure pour la vie
éternelle, et que le Fils de l’homme
vous donnera. (…) Moi, je suis le pain
vivant, descendu du ciel. Si
quelqu'un mange de ce pain, il vivra
éternellement, et le pain que je
donnerai, c'est ma chair pour le salut
du monde » (Jn 6,27.51). Le cadre
créé par le discours sur la sagesse
nous aide à comprendre que lorsqu'il
parle de nourriture, le Seigneur fait
référence à ce qui donne un sens à
notre vie. La faim et la soif sont une
image du désir de bonheur, de vie
pleine, que nous portons en nous. À
cet égard, Jésus nous assure que rien
ne peut nous combler à part la



nourriture qu'il nous offre ; seul celui
qui se nourrit de l'Eucharistie «
n'aura pas faim » (Jn 6,35). Il avait dit
quelque chose de similaire à la
Samaritaine, en parlant de l'eau que
la femme venait puiser au puits : «
Quiconque boit de cette eau aura
encore soif ; mais celui qui boira de
l'eau que moi, je lui donnerai, n'aura
plus jamais soif. Au contraire, l’eau
que je lui donnerai deviendra en lui
une source d’eau jaillissant en vie
éternelle. » (Jn 4,13-14). Au cœur de
l'expérience de la fugacité de tout ce
qui nous entoure, Jésus nous donne
une promesse d'éternité par
l’Eucharistie. Ou plutôt, comme
l'enseigne l'Église, un « gage de vie
éternelle » [4]: une promesse que,
dans une certaine mesure, nous
pouvons déjà toucher et goûter. Jésus
dans l'Eucharistie est le don que Dieu
nous a fait, déjà ici-bas, pour remplir
nos jours d'éternité, pour racheter
notre temps. « C'est pourquoi la
messe est le centre et la racine de la



vie chrétienne (…). Car le Christ est le
Chemin, le Médiateur : en lui nous
trouvons tout ; hors de lui, notre vie
reste vide »[5].

EN CONCLUANT le discours sur le
pain de vie, beaucoup des auditeurs
ont dit : « Cette parole est dure ! Qui
peut l'écouter ?» (Jn 6,60). Et Jean
ajoute que « dès lors, beaucoup de
ses disciples se retirèrent et
n’allèrent plus avec lui. » (Jn 6,66).
Parfois, cela peut être compliqué de
vivre uniquement de l'Eucharistie.
Nous pouvons alors préférer d'autres
nourritures qui nous apportent une
certaine satisfaction ; des réalités
bonnes en elles-mêmes qui,
cependant, ne parviennent pas à
nous combler totalement. D'autres
fois, on peut en venir à « confiner
l'Eucharistie dans une dimension
vague, lointaine, peut-être lumineuse



et parfumée d'encens, mais éloignée
des situations difficiles de la vie
quotidienne »[6]. Le Christ est le
premier intéressé à nous rassasier
véritablement. Dans l'Évangile, nous
voyons qu'il ne reste pas indifférent
face aux préoccupations des
hommes. Non seulement il s'occupe
des problèmes de l'âme, mais il
répond également aux besoins les
plus matériels : il change l'eau en vin
pour réjouir un mariage, il multiplie
les pains et les poissons pour que les
foules ne meurent pas de faim, il
calme une tempête pour apaiser les
disciples... Dans l'Eucharistie, Jésus
va plus loin. Il ne s'agit pas
simplement d'un élan qui nous aide à
surmonter des situations plus ou
moins difficiles : c'est un don par
lequel Dieu lui-même entre dans
notre propre vie. « Certes, nous
avons besoin de nous nourrir, mais
aussi d'être rassasiés, de savoir que
la nourriture nous est donnée par
amour. Dans le Corps et le Sang du



Christ, nous trouvons sa présence, sa
vie donnée pour chacun de nous. Il
ne nous donne pas seulement l'aide
pour avancer, mais il se donne lui-
même : il devient notre compagnon
de route, il entre dans nos histoires, il
visite nos solitudes, redonnant sens
et enthousiasme. Cela nous rassasie,
lorsque le Seigneur donne du sens à
notre vie, à nos obscurités, à nos
doutes, mais lui voit le sens et ce sens
que le Seigneur nous donne nous
rassasie, cela nous donne ce "quelque
chose en plus" que nous cherchons
tous : c'est-à-dire la présence du
Seigneur ! Car à la chaleur de sa
présence, notre vie change : sans lui,
elle serait vraiment grise »[7]. La
Vierge Marie, qui fut la première
personne à recevoir le Christ, pourra
nous aider à nous approcher de
l'Eucharistie avec le désir de lui
confier nos besoins.



[1] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.52

[2] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
140

[3] Antonio Machado, Soledades, LVII,
II.

[4] Concile Vatican II, Sacrosanctum
Concilium, n. 47.

[5] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n.102

[6] François, Angelus, 19-VI-2022.

[7] Ibíd.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/meditation/
meditation-dimanche-de-la-20eme-

semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
(12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-dimanche-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-dimanche-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-dimanche-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-dimanche-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/

	Méditation : Dimanche de la 20ème semaine du Temps Ordinaire (cycle B)

