
opusdei.org

Méditation : 4e
dimanche de Carême
(Cycle A)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
vaincre les apparences ; la
mission de David ; Jésus nous
libère de l'aveuglement.

- Vaincre les apparences.

- La mission de David.

- Jésus nous libère de l'aveuglement.



LE PROPHÈTE SAMUEL se trouve
dans la maison de Jessé. Le Seigneur
lui a annoncé que parmi ses fils se
trouve le futur roi d'Israël. Lorsque
l'aîné de la famille, Eliab, se présente,
Samuel pense qu'il sera l'élu, mais
Dieu lui dit : "Ne regarde pas son
aspect, ni sa grande taille, car je l'ai
rejeté. Les yeux de Dieu ne sont pas
comme les yeux de l'homme.
L'homme regarde l'apparence, mais
le Seigneur regarde le cœur" (Sam
16,7). Jessé présente ses sept fils,
mais aucun d'entre eux n'est l'élu. Ce
n'est qu'à l'arrivée de David, qui
gardait le troupeau, que le Seigneur
dit à Samuel : "Lève-toi et oins-le.
C'est lui l'élu" (S 16,12).

Dieu nous invite à aller au-delà des
apparences, c'est-à-dire à aller au-
delà des premières impressions
qu'une personne peut avoir sur nous.
Lorsque nous rencontrons
quelqu'un, nous dressons parfois
rapidement un mur parce que nous



pensons qu'il ou elle ne correspond
pas à nos critères d'affinité. Mais
cette attitude nous empêche
d’apprendre de la manière d'être de
cette personne. Ni son père, ni ses
frères n'avaient certainement pas
imaginé que David, le plus jeune,
serait choisi pour une mission
centrale dans l'histoire d'Israël.
Regarder dans le cœur des autres,
comme le fait le Seigneur, nous
conduit à découvrir leur vraie
valeur, qui est bien plus grande que
nous ne le pensons.

Le prélat de l’Opus Dei écrit : « La
compréhension, fruit de la charité,
de l’amour, « comprend » : elle « voit
» d’abord, non les défauts ou les
fautes, mais les vertus et les qualités
des autres.» [1] L'affection permet de
se concentrer plus facilement sur le
positif. Cependant, il n'est pas
toujours facile de dépasser les
apparences. Malgré nos efforts pour
regarder le cœur, nous pouvons



avoir des réactions
d'incompréhension à l'égard des
autres. C'est le moment de demander
l'aide du Seigneur, sans se
décourager, pour pouvoir dire avec
le psalmiste : "Tu as dilaté mon
cœur" (Ps 119,32).

AVANT le choix du Seigneur, David
était un simple berger. En effet,
lorsque Samuel est venu chez lui, il
était en train de paître le troupeau
(cf. Sam 16,11). Après avoir reçu
l'onction du prophète, il a été envahi
par l'esprit du Seigneur. Désormais,
il n'est plus seulement un berger
d'animaux, mais il doit prendre soin
du peuple d'Israël. Auparavant, il
veillait à ce que les brebis ne
s'éloignent pas du troupeau et ne
soient pas attaquées par les bêtes ;
désormais, son principal souci est de
veiller à ce que les Israélites soient



sur le bon chemin et se tiennent à
l'écart des fausses lumières. Une
mission qu'il pourra mener à bien
car Dieu, le vrai berger, l'a choisi.

Il me conduit dans des sentiers
droits", écrira David, "à cause de son
nom. Même si je marche dans la
vallée de l'ombre de la mort, je ne
crains aucun mal, car tu es avec moi ;
ton bâton et ta houlette me
rassurent" (Ps 23, 3-4).

Bien qu'il soit le berger d'Israël,
David lui-même s'écarte parfois du
chemin. Une expérience qui nous
arrive plus ou moins à tous. Nous
pouvons parfois ressentir une
incohérence entre ce que nous
devrions être et ce que nous sommes,
entre ce que nous disons et ce que
nous faisons. Cependant, dans la vie
de David, il y a un fil conducteur : le
dialogue avec Dieu. À tout moment,
dans la victoire comme dans la
défaite, il cherche à se tourner vers



le Seigneur, car il sait que tout ce
qu'il a vient de lui. Il est berger
d'Israël non pas parce qu'il l'a mérité
par ses mérites, mais parce que Dieu,
en regardant dans son cœur, l'a
choisi. « L'expérience du péché ne
doit donc pas nous faire douter de
notre mission, disait saint Josémaria.
(...) Le pouvoir de Dieu se manifeste
dans notre faiblesse. Il nous aide à
lutter, à combattre nos défauts,
encore que nous sachions que nous
n’emporterons jamais une victoire
complète dans notre vie terrestre. La
vie chrétienne est un perpétuel
commencement et
recommencement, un
renouvellement de chaque jour.»[2]

Même si nous sommes faibles, nous
pouvons nous convertir et être
source de l'amour inconditionnel de
Dieu pour les autres, car il nous rend
dignes d'être aimés au-delà de notre
propre péché. Sa miséricorde ne
s'exprime pas seulement comme un



pardon face à la misère humaine,
elle n'est pas une exception pour
ceux qui se trompent, mais elle
exprime l'ampleur de l'amour de
Dieu, qui est antérieur à l'expérience
du péché : "Tu n'étais pas encore né,
le monde n'existait pas encore, et je
t'aimais déjà. Depuis que j'existe, je
t'aime"[3]. La miséricorde de Dieu
nous définit en quelque sorte : elle
est à l'origine de notre être et à
l'origine de sa providence tout au
long de notre vie. C'est avec cet
amour que David est choisi,
pardonné et confirmé dans sa
mission ; et c'est avec cet amour qu'il
est appelé à être le berger d'Israël.

DE LA DESCENDANCE de David
naîtra le Messie, le berger qui ne
conduira pas seulement le peuple
d'Israël, mais qui sauvera toute
l'humanité. Il sera lui-même la



lumière du monde, celui qui
conduira les hommes hors des
ténèbres pour chercher ce qui plaît
au Seigneur (cf. Ep 5,8). Avec le
péché, "nous devenons aveugles et
nous nous sentons mieux dans
l'obscurité, alors nous avançons, sans
voir, comme des aveugles, en
avançant comme nous pouvons.
Laissons entrer en nous l'amour de
Dieu, qui a envoyé Jésus pour nous
sauver, et (...) aidons-nous à voir les
choses avec la lumière de Dieu, avec
la vraie lumière et non avec les
ténèbres que le seigneur des
ténèbres nous donne"[4]. De même
que lorsqu'une pièce est éclairée, on
peut en distinguer les objets, avec la
venue du Messie, les ténèbres
disparaissent et il est possible
d'embrasser les bonnes œuvres.

Lorsque Jésus a rendu la vue à un
aveugle de naissance, le miracle était
en fait bien plus grand qu'une
guérison corporelle. "Il lui demande :



"Crois-tu au Fils de l'homme ? "Il
répondit : "Et qui est-il, Seigneur,
pour que je croie en lui ? répondit-il.
Jésus lui dit : "Si tu l'as vu, c'est lui
qui te parle. Et il dit : "Je crois,
Seigneur. Et il se prosterna devant
lui" (Jn 9, 35-38). Le Christ a guéri sa
cécité pour que, le voyant, il
reconnaisse qu'il est le Messie. Cet
homme, en contemplant le visage de
Jésus, n'a pas seulement quitté les
ténèbres physiques, mais surtout les
ténèbres de l'âme : par sa foi, il a pu
accueillir la lumière que le Christ lui
offrait. Les pharisiens, en revanche,
incapables d'admettre leur
aveuglement, se sont fermés à
l'action du Seigneur. Jésus leur dit :
"Si vous étiez aveugles, vous n'auriez
pas de péché ; mais maintenant vous
dites : "Nous voyons", et votre péché
demeure" (Jn 9,41). Nous pouvons
nous tourner vers la Sainte Vierge
pour reconnaître nos erreurs et
permettre à Jésus d'éclairer nos
âmes.



[1] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 16 février 2023.

[2] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 114.

[3] Alphonse de Liguori, Traité de la
pratique de l'amour de Jésus-Christ,
1, 1-5.

[4] François, Homélie, 22 avril 2020.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/meditation/
meditation-4e-dimanche-de-careme-

cycle-a/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-4e-dimanche-de-careme-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-4e-dimanche-de-careme-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-4e-dimanche-de-careme-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-4e-dimanche-de-careme-cycle-a/

	Méditation : 4e dimanche de Carême (Cycle A)

