
opusdei.org

Méditation : 23
décembre

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : la
mission de Jean ; se cacher et
disparaître ; la manière
silencieuse d’agir de Dieu.

- La mission de Jean

- Se cacher et disparaître

- La manière silencieuse d'agir de
Dieu

« QUE SERA donc cet enfant ? » (Lc
1,66). Dans leur petit village, les amis
de Zacharie et d’Élisabeth sont
surpris. Des choses merveilleuses se
passent autour de la naissance de



Jean. L'attente grandit de jour en
jour. Son père vient de retrouver la
parole et tous ses mots ne sont que
louanges et bénédictions de Dieu.
Zacharie ne peut cacher sa joie et sa
reconnaissance. Ceux qui l'entourent
pressentent l'œuvre divine dans tous
ces événements, et ils ne veulent
donc rien rater ; ils gravent toutes les
paroles au plus profond de leur âme.

Dans ce village, « ils apprirent que le
Seigneur (...) avait montré la
grandeur de sa miséricorde » envers
Élisabeth (cf. Lc 1,58). À la veille de
Noël, nous voulons nous aussi
entendre à nouveau les miséricordes
de Dieu, combien Il est bon, combien
Il nous aime et comment Il veut nous
sauver et nous libérer du péché.
Nous pouvons demander aux
proches de Marie de nous aider à
affiner notre oreille, à nous préparer
du mieux possible à accueillir le
merveilleux don de la rédemption.
En ces jours de Noël, nous voulons



entendre sans cesse la douce voix de
Jésus. « Restons en silence et laissons
parler cet Enfant ; imprimons dans
notre cœur ses paroles sans
détourner notre regard de son
visage. Si nous le prenons dans nos
bras et si nous nous laissons
embrasser par lui, il nous apportera
la paix du cœur qui n’aura jamais de
fin » [1].

Dans l'Évangile d'aujourd'hui, nous
voyons que le précurseur vient de
naître. Il n'est pas le Messie et il le
sait. Certains le lui demanderont
expressément. Et nous savons qu'il
répond toujours la même chose :
«Lui, il faut qu’il grandisse ; et moi,
que je diminue » (Jn 3, 30). Il ne nous
est pas toujours facile de laisser le
Seigneur agir. Il n'est pas facile
d'apprendre à ne pas nous mettre au
centre. Nous nous sommes sûrement
impliqués dans la mission
apostolique et peut-être avons-nous
beaucoup prié pour une personne en



particulier. Cependant, le véritable
apôtre sait rester à l'arrière-plan, il
sait qu'il n'est pas essentiel, il ne veut
pas être le personnage principal.
C'est le message du Christ et non le
sien qu'il apporte aux âmes. Nous
pouvons demander à Saint Jean-
Baptiste de nous aider à être, comme
lui, de bons précurseurs de l'arrivée
de Jésus dans la vie de tant de
personnes qui nous entourent.

PROFITER de quelque chose, c'est en
apprécier les fruits. L'apôtre voit
toujours des fruits, car il sait que rien
de ce qu'il fait en union avec Jésus-
Christ ne tombe dans l'oreille d'un
sourd. La mission lui plaît toujours,
même s'il n'en voit pas le résultat. La
manière dont Dieu accomplit la
rédemption est mystérieuse. Sa
naissance, que nous célébrerons sous
peu, s'est produite sans que presque



personne ne le sache. Et Jean est un
bon précurseur car il fait la même
chose que Jésus : il est discret, simple,
il ne se donne pas d'importance.
Comme le dit saint Augustin : « Il vit
où était le salut, il comprit qu'il
n'était qu'une torche et il craignit
d'être éteint par le vent de l’orgueil
»[2].

Se cacher et disparaître remplit de
paix l'âme de l'apôtre car quiconque
vit ainsi se considère comme un
simple instrument. Il est conscient
que ce n'est pas lui qui supporte tout
le poids. Dans les bons moments, il
reconnaît que c'est Dieu qui a agi.
Dans les moments difficiles, il ne
s'inquiète pas car il sait que Dieu va
tout arranger. Et cela n'enlève rien à
son enthousiasme ni à sa
spontanéité. En revanche, cela lui
enlève la tension, l'angoisse et la
rigidité. Chaque fois que nous
pensons que quelque chose nous
échappe, nous pouvons dire au



Seigneur que nous Lui faisons
confiance ; que nous ne voulons rien
pour nous-mêmes, mais que nous
sommes disposés à être le canal
grâce auquel Il permet aux autres
d'être heureux.

De nombreux saints tendent à vivre
cette humilité. Ils veulent imiter
Jésus et, comme Lui, ne chercher que
la gloire de Dieu. Saint Josémaria fait
le lien entre ces deux attitudes. Il
pourrait sembler que disparaître,
c'est se retirer, laisser tomber la
mission, mais ce n'est pas cela. Nous
le voyons clairement dans la vie de
Jean-Baptiste et chez tous les saints :
en étant humbles, ils n'ont pas ignoré
les âmes qui étaient proches. C'est
pourquoi saint Josémaria a pu dire :
« J’ai ressenti dans mon âme, depuis
que j'ai décidé d'écouter la voix de
Dieu - quand j'ai pressenti l'amour de
Jésus -, un désir de me cacher et de
disparaître ; vivre cet illum oportet
crescere, me autem minui (Jn 3,30) : il



convient que la gloire du Seigneur
augmente et que moi, on ne me voie
pas »[3]. D'autres fois, il le disait plus
succinctement : « Me cacher et
disparaître, pour que seul Jésus brille
»[4]

JEAN devança aussi le Christ au
moment de donner sa vie. Cela a dû
être une grande joie pour lui de voir
comment ses disciples rencontraient
le Messie et restèrent avec Lui.
Lorsqu'il fut arrêté et condamné,
peut-être pensa-t-il que tout cela en
valait la peine, pour accomplir la
volonté de Dieu, mais il ne savait pas
que le Messie lui-même suivrait ses
traces peu de temps après. Le
Baptiste est le plus grand des enfants
nés de femme (cf. Mt 11,11) et,
néanmoins, il a vécu en essayant de
passer inaperçu. Si le nom de Jean
signifie favorisé par Dieu, on peut



dire que Dieu rend heureux celui qui
se fait discret, Il lui donne la paix, Il
le réjouit. Le joug est doux et le
fardeau léger.

Le plan de Dieu se réalise ainsi,
silencieusement et sans que
beaucoup s'en rendent compte. Nous
voulons que le Christ règne et Il a
déjà décidé comment : depuis la
croix, par la douleur qu’implique le
fait de se charger des péchés de tous
les hommes. La prophétie sur
l'humilité divine poussée à l'extrême
s'est accomplie : « L’abaissement de
Dieu a pris un réalisme inouï et
inimaginable auparavant. (...) Le
Créateur qui tient tout dans ses
mains, dont nous dépendons tous, se
fait petit et nécessiteux de l’amour
humain. Dieu est dans l’étable. (...)
De quelle façon, en effet, sa
prédilection pour l’homme, sa
préoccupation pour lui pourraient
apparaître plus grandes et plus
pures ? (...)Parce que rien ne peut



être plus sublime, plus grand que
l’amour qui de cette manière
s’abaisse, descend, se rend
dépendant »[5].

Nous demandons à la Vierge Marie,
l'humble femme de Nazareth qui a
toujours voulu que Jésus soit le
protagoniste, de nous aider à être des
instruments efficaces et discrets
entre les mains du meilleur artisan
de l'histoire.

[1] François, homélie, 24-XII-2015.

[2] Saint Augustin, Sermon, n° 293.

[3] Saint Josémaria, Lettre 29-
XII-1947, 14-II-1966, n° 16.

[4] Saint Josémaria, Lettre, 28-I-1975.

[5] Benoît XVI, Homélie, 24-XII-2008.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/meditation/
meditation-23-decembre/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-23-decembre/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-23-decembre/
https://opusdei.org/fr-be/meditation/meditation-23-decembre/

	Méditation : 23 décembre

