
opusdei.org

Vie de Marie (II) : La
Nativité de Notre
Dame

Le 8 septembre, nous célébrons
la Naissance de la Vierge Marie
ou Nativité de Marie. Elle est
fêtée neuf mois après
l’Immaculée Conception de la
Vierge, le 8 décembre.

02/11/2023

Méditation de la fête

Commentaire d'Evangile de la fête

https://opusdei.org/fr/article/meditation-8-septembre-nativite-de-la-vierge-marie/
https://opusdei.org/fr/gospel/au-fil-de-levangile-de-la-fete-de-la-nativite-de-la-vierge-marie/
https://opusdei.org/fr/gospel/au-fil-de-levangile-de-la-fete-de-la-nativite-de-la-vierge-marie/
https://opusdei.org/fr/gospel/au-fil-de-levangile-de-la-fete-de-la-nativite-de-la-vierge-marie/
https://opusdei.org/fr/article/nativite-de-la-sainte-vierge/


Prier avec saint Josémaria

Bien des siècles s’étaient écoulés
depuis que Dieu, au seuil du Paradis,
avait promis à nos premiers parents
la venue du Messie. Des centaines
d’années pendant lesquelles
l’espérance du peuple d’Israël,
dépositaire de la promesse divine,
s’était centrée sur une jeune fille, de
la lignée de David, qui concevra et
enfantera un Fils, qu’elle nommera
Emmanuel, ce qui veut dire Dieu avec
nous (Is 7, 14). Génération après
génération, les Juifs pieux
attendaient la naissance de la Mère
du Messie, celle qui enfantera, comme
l’a expliqué Michée sur fond de
prophétie d’Isaïe (Cf.Mi 5, 2).

Au retour de l’exil à Babylone,
l’attente messianique devint plus
intense en Israël. Une vague

https://opusdei.org/fr/article/nativite-de-la-sainte-vierge/


d’émotion submergeait cette terre
dans les années qui précèdent
immédiatement l’Ère Chrétienne. De
nombreuses prophéties anciennes
semblaient abonder dans ce sens .
Hommes et femmes attendaient avec
impatience l’arrivée du Désir des
nations . A l’un d’eux, le vieillard
Siméon, l’Esprit Saint avait révélé
qu’il ne mourrait pas avant d’avoir
vu la réalisation de la promesse (Cf.
Lc 2, 26). Anne, une veuve très âgée,
jeûnait et priait pour la rédemption
d’Israël. Tous les deux eurent
l’immense privilège de voir l’enfant
Jésus et de le prendre dans leurs bras
(Cf. Lc 2, 25-38).

Même dans le monde païen -comme
l’affirment certains récits de la Rome
antique - des signes indiquaient que
quelque chose de grand se préparait.
La pax romana elle -même, la paix
universelle proclamée par
l’empereur Octave Auguste peu
d’années avant la naissance de Notre



Seigneur, était un présage du fait que
le vrai Prince de la paix était sur le
point de venir sur terre. Les temps
étaient mûrs pour recevoir le
Sauveur.

Quand les temps furent accomplis,
Dieu a envoyé son Fils, né d’une
femme, soumis à la loi, afin qu’il
rachète tous ceux qui vivaient sous la
Loi, pour que nous soyons adoptés
comme fils (Gal 4, 4-5). Dieu prend
soin de choisir sa Fille, Épouse et
Mère. Et la Vierge sainte, la très
grande Dame, la créature la plus
aimée de Dieu, conçue sans le péché
originel, vint sur notre terre. Elle est
née au milieu d’un profond silence.
En automne, dit-on, lorsque les
champs sont en sommeil. Aucun de
ses contemporains ne s’est rendu
compte de ce qui était en train de se
passer. Seuls les anges du ciel se
réjouirent.



Des deux généalogies du Christ qui
apparaissent dans les évangiles, celle
que cite saint Luc est très
probablement celle de Marie. Nous
savons qu’elle était de noble lignée,
descendante de David, comme l’avait
indiqué le prophète en parlant du
Messie – il sortira un rameau de la
souche de Jessé, un rejeton naîtra de
ses racines (Is 11, 1) – et, comme le
confirme saint Paul quand il écrit
aux Romains au sujet de Jésus, né de
la lignée de David selon la chair (Rm
1, 3).

Un écrit apocryphe du IIe siècle,
connu sous le nom de Protoévangile
de Jacques, nous a transmis le nom de
ses parents – Anne et Joachim -que
l’Église a inscrits dans le calendrier
liturgique. Diverses traditions situent
le lieu de naissance de Marie en
Galilée, ou plus probablement, dans
la ville sainte de Jérusalem, où on a
trouvé les restes d’une basilique
byzantine du Ve siècle, bâtie sur ce



qu’on appelait la maison de Sainte
Anne, tout près de la piscine
Probatique. La liturgie met à juste
titre dans la bouche de Marie des
phrases de l’Ancien Testament : Je me
suis établie à Sion. Dans la ville aimée
il m’a fait reposer, et à Jérusalem
j’exerce mon empire (Sir 24, 15).

Jusqu’à la naissance de Marie, la
terre était dans l’obscurité,
enveloppée dans les ténèbres du
péché. Avec sa naissance est apparue
dans le monde l’aurore du salut,
comme un présage de la proximité
du jour. L’Église le reconnaît lors de
la fête de la Nativité de Notre Dame : 
par ta naissance, Vierge Mère de Dieu,
tu as annoncé la joie à tout le monde :
de toi est né le Soleil de justice, le
Christ, notre Dieu (Office des Laudes).

Le monde ne l’a pas su alors. La terre
était en sommeil.

LA VOIX DU MAGISTÈRE



« Les Saintes Écritures de l’Ancien et
du Nouveau Testament et la
Tradition vénérable montrent de
plus en plus clairement le rôle de la
Mère du Sauveur dans l’économie du
salut et le proposent, pour ainsi dire,
à notre contemplation. Les livres de
l’Ancien Testament décrivent en effet
l’histoire du Salut et la lente
préparation de la venue du Christ
dans le monde ».

« Ces documents primitifs, tels qu’on
les lit dans l’Église et tels qu’ils sont
compris à la lumière d’une
révélation ultérieure plus accomplie,
font apparaître progressivement
dans une plus parfaite clarté la
figure de la femme, Mère du
Rédempteur ; dans cette clarté, elle
est peu à peu esquissée
prophétiquement dans la promesse
de victoire sur le serpent, faite à nos
premiers parents tombés dans le
péché (cf. Gn 3, 15) ».



Elle est aussi la Vierge qui concevra
et enfantera un Fils qui sera appelé
Emmanuel (cf. Is 7, 14 ; Mi 5, 2-3;Mt
1, 22-23). Elle occupe la première
place parmi les humbles et les
pauvres du Seigneur, qui attendent
avec confiance le salut qui vient de
Lui. Enfin avec Elle, Fille de Sion par
excellence, après la longue attente de
la promesse, la plénitude des temps
s’accomplit et s’ inaugure la nouvelle
économie, quand le Fils de Dieu
reçoit d’Elle la nature humaine pour
délivrer l’homme du péché par les
mystères de sa chair ». 

Concile Vatican II Const. Dogm.
Lumen gentium, n.55

« Contemplez Marie, belle comme la
lune, pulchra ut luna. C’est une
manière d’exprimer sa grande
beauté. Comme la Vierge doit être
belle ! Combien de fois avons-nous
été impressionnés par la beauté d’un
visage angélique, le charme du

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html


sourire d’un enfant, la fascination
d’un regard pur ! Assurément, dans
le visage de sa propre Mère, Dieu a
rassemblé toutes les splendeurs de
son art divin. Le regard de Marie ! Le
sourire de Marie ! La douceur de
Marie ! La majesté de Marie, Reine
du ciel et de la terre! De même que
brille la lune dans le ciel obscur, de
même la beauté de Marie se
distingue sur toutes les autres
beautés, qui semblent des ombres à
côté d’Elle. Marie est la plus belle de
toutes les créatures. Dieu a revêtu
son âme de la plénitude de ses
richesses par un miracle de sa toute
puissance et il a fait passer dans son
regard quelque chose de sa dignité
surhumaine et divine. Un rayon de la
beauté de Dieu brille dans les yeux
de sa Mère ».

Mais l’Église ne se contente pas de
comparer Marie à la lune ; en ayant
aussi recours aux Saintes Écritures,
Elle en vient à une image plus



intense et s’exclame : Tu es, Marie, 
electa ut sol, choisie comme le soleil !
La lumière du soleil est très
différente de celle de la lune : c’est
une lumière qui donne chaleur et
vie. La lune brille sur les grands
glaciers du Pôle, mais le glacier
demeure compact et stérile, de même
que demeurent les ténèbres et que
dure la glace durant les nuits
lunaires de l’hiver. La lumière de la
lune n’a pas de chaleur, elle ne
donne pas la vie. Le soleil lui est
source de lumière, de chaleur, de vie.
Cela dit Marie, qui a la beauté de la
lune, brille aussi comme un soleil et
répand de la chaleur : vivifiante. En
parlant de Marie, en Lui parlant,
n’oublions pas qu’Elle est notre vraie
Mère ; car c’est par Elle que nous
avons reçu la vie divine. C’est Elle
qui nous a donné Jésus et avec Jésus
la source même de la grâce. Marie est
la médiatrice des grâces , et Elle les
distribue ».



« Electa ut sol. Sous la lumière et la
chaleur du soleil les plantes
fleurissent sur la terre et donnent du
fruit ; sous l’influence de ce soleil
qu’est Marie et avec son aide, les
bonnes pensées fructifient dans les
âmes. Peut-être en ce moment êtes-
vous envahis par le charme qui
émane de la Vierge Immaculée, Mère
de la grâce divine, Elle, la Reine du
monde ».

« Parcourez encore une fois, chers
fils et filles, l’histoire de votre vie. Ne
voyez-vous pas un tissu de grâces de
Dieu ? Alors vous pouvez penser :
Marie y est pour quelque chose. Les
fleurs se sont épanouies, les fruits
ont mûri dans ma vie grâce à la
chaleur de cette Dame, choisie
comme le soleil ». (Pie XII (XXe
siècle). Message radio diffusé pour
l’ouverture de l’année mariale, 8-
XII-1953)

LA VOIX DES PÈRES DE L’ÉGLISE



« Il s’appelait Joachim ; Il était de la
maison de David, roi et prophète ;
son épouse s’appelait Anne.

Il resta sans enfant jusqu’à sa
vieillesse, car sa femme était stérile.
Et pourtant, c’est à elle que revint
l’honneur auquel aspiraient, selon la
loi de Moïse, toutes les femmes qui
enfantent, honneur qui n’avait été
accordé à aucune femme privée
d’enfant ».

Anne et Joachim, en effet, étaient
dignes d’honneur et de vénération,
en paroles comme en actes ; on les
savait de la lignée de David et de
Juda, descendants de rois. Quand les
maisons de Juda et de Lévi furent
unies, la branche royale et la
branche sacerdotale se mêlèrent.
C’est ce qui est écrit, à la fois pour ce
qui est de Joachim et en ce qui
concerne Joseph, qu’épousa la Vierge
sainte. De ce dernier, on affirme
directement qu’il était de la maison



et de la tribu de David (cf. Mt 1, 16 ;
Lc 1, 5) ; mais ils l’étaient tous les
deux : l’un selon la descendance
naturelle de David, l’autre en vertu
de la loi selon laquelle ils étaient
lévites ».

« La bienheureuse Anne était elle
aussi une branche choisie de la
même maison. Cela voulait dire
d’avance que le roi qui naîtrait de
leur fille serait grand prêtre, en tant
que Dieu et en tant qu’homme.
Toutefois, l’absence d’enfant était
très douloureuse pour les vénérables
parents de la Vierge, à cause de la loi
de Moïse, et aussi en raison des
moqueries que leur adressaient
certains hommes stupides. Ils
désiraient la naissance d’un
descendant pour effacer la honte à
leurs yeux et devant le monde entier,
et pour atteindre ainsi une plus
grande gloire ».



« C’est alors que la bienheureuse
Anne, comme cette autre Anne mère
de Samuel (cf. Sam 1, 11), se rendit
au temple supplier le Créateur de
l’univers de lui accorder un fruit de
ses entrailles, qu’elle lui consacrerait,
en échange de l’avoir reçu en
cadeau. Le bienheureux Joachim
n’était pas non plus inactif, il
demandait à Dieu de le délivrer du
manque d’enfant ».

« Le Roi bienveillant, l’Auteur
généreux de tous les dons, entendit
la prière du juste et envoya une
annonce aux deux époux. D’abord il
envoya un message à Joachim,
pendant que celui-ci priait dans le
temple. Il lui fit entendre une voix du
ciel qui lui disait : « Tu auras une fille
qui sera ta gloire et celle du monde
entier ». La bienheureuse Anne reçut
la même annonce ; elle ne cessait de
prier Dieu ardemment en pleurant.
C’est également elle qui reçut un
message de la part de Dieu, dans le



jardin où elle offrait des sacrifices,
des demandes et des prières au
Seigneur. L’ange de Dieu vint à elle et
lui dit : ‘’ Dieu a écouté ta prière ; tu
enfanteras celle qui annonce la joie ,
et tu l’appelleras Marie, car d’elle
naîtra le salut du monde entier’’ ».

« Après le message, la grossesse a eu
lieu et d’Anne la stérile naquit Marie,
lumière de tous les hommes. Le nom
de Marie se traduit en effet «
illuminatrice ». Alors les vénérables
parents de l’heureuse et sainte
enfant furent remplis de joie.
Joachim organisa un banquet, il y
invita tous ses voisins, les sages
comme les ignorants, et tous
rendirent gloire à Dieu, qui avait
réalisé un tel prodige pour eux ».

De cette façon, l’angoisse d’Anne se
transforma en un bonheur sublime,
la joie de devenir la porte de la porte
de Dieu, porte de sa vie et début de
sa conduite glorieuse ».



Vie de Marie attribuée à Saint Maxime
le Confesseur (VIIe siècle).

(Les faits exposés s’inspirent d’écrits
apocryphes, en particulier le «
protoévangile de Jacques » qui date du
IIe siècle).

LA VOIX DES SAINTS

«Mes bien chers frères, il est un
homme et une femme qui nous ont
fait bien du mal; mais, Dieu merci, il
y eut aussi un homme et une femme
pour tout réparer et même avec plus
de grâces encore. Il n’en est pas de la
grâce comme du péché, et la
grandeur du bienfait que nous avons
reçu dépasse de beaucoup la perte
que nous avions faite . En effet, dans
sa grandeur et dans sa prudence
extrême, l’ouvrier qui nous a faits n’a
point achevé de rompre le vase déjà
fêlé, mais il le répara complètement,
et si bien que, de l’ancien Adam, il en
fit un nouveau et transforma Ève en
Marie. Il est certain que le Christ seul



pouvait suffire, car tout ce dont nous
avons besoin vient de Lui ; mais il
n’était pas bon pour nous que
l’homme fût seul, (cf. Gn 2,18). Il
valait beaucoup mieux que l’un et
l’autre sexe participent à notre
réparation, puisque ils avaient pris
part à notre corruption. Le Christ
homme est le Fidèle et puissant
Médiateur de Dieu et des hommes,
mais les hommes respectent en Lui
une majesté divine. L’humanité
semble absorbée dans la divinité,
non parce que sa substance aurait
changé, mais parce que ses affects
sont divinisés. En Lui on ne célèbre
pas que la miséricorde, on célèbre
aussi sa justice, parce que bien qu’il
ait appris la compassion par ses
souffrances, et soit devenu
miséricordieux (cf. Hb 5, 8), il a
malgré tout en même temps le
pouvoir d’un juge. Enfin notre Dieu
est un feu qui dévore. Que peut
craindre le pécheur en s’approchant
de Lui sinon de périr en présence de



Dieu comme la cire fond en présence
du feu ? ».

« Ainsi donc, la présence de la femme
bénie entre toutes les femmes ne
semblera plus superflue, puisqu’on
voit clairement le rôle qu’Elle joue
dans l’œuvre de notre réconciliation,
nous avons besoin d’un médiateur
auprès de ce Médiateur et personne
ne peut remplir cet office aussi
avantageusement que la Vierge
Marie. Ève fut une médiatrice très
cruelle, elle par qui le serpent ancien
transmit le venin mortel à l’homme.
Mais Marie est fidèle, Elle qui
administra l’antidote de la santé aux
hommes et aux femmes. L’une fut
l’instrument de la séduction, l’autre
de l’expiation ; celle-là évoquait la
prévarication, celle-ci a introduit la
rédemption. Que craint la fragilité
humaine à s’approcher de Marie ? Il
n’y a en Elle rien d’austère, de
terrible ; tout est douceur, Elle nous
offre le lin et la laine ».



« Étudie soigneusement toute la suite
de l’histoire évangélique, et si tu
trouves en Marie une seule parole
dure, une marque d’indignation, un
mot de reproche, même léger,
soupçonne la pour tout le reste et
redoute de t’approcher d’Elle. Au
contraire (Comme c’est le cas en
effet) si tu trouves que tout ce qui lui
appartient est rempli de pitié et de
miséricorde, de mansuétude et de
grâce, remercie le Seigneur pour tout
cela, Lui qui avec son infinie
miséricorde t’a donné une
médiatrice telle que tu n’en auras
rien à redouter. Elle s’est faite toute
pour tous ; Elle s’est faite débitrice
des sages comme des ignorants, dans
une charité infinie. A tous Elle ouvre
le sein de la miséricorde, pour que
tous reçoivent quelque chose de sa
plénitude : rédemption pour le captif,
guérison pour le malade, consolation
l’affligé, pardon pour le pécheur,
grâce pour le juste, joie pour l’ange ;
enfin gloire pour toute la Trinité, et



la Personne même de son Fils reçoit
d’Elle la substance de la chair , afin
que personne n’échappe à sa chaleur
» (Saint Bernard (XIIe siècle). Sermon
du dimanche de l’octave de
l’Ascension, 1-2)

LA VOIX DES POÈTES

Enfant de Dieu, née pour notre bien ; 

tendre, mais si forte, qui a brisé le
front 

endurci dans le mal orgueilleux 

du serpent infernal. 

Sursaut de Dieu, vie de notre mort, 

vous avez été l’élément qu’il fallait 

pour changer en entente pacifique 

la discorde immortelle entre Dieu et
les hommes. 

Justice et paix se sont unies en vous, 



Vierge très sainte, elles ont échangé 

de bon cœur le baiser de paix. 

Annonce et signe du véritable
Auguste. 

Vous êtes la première aurore 

du clair lever du jour, du soleil
sacré ; 

Vous êtes la gloire du juste ; la ferme
espérance du pécheur ; 

le calme après la vieille tempête. 

Vous êtes la colombe qui fut ab
aeterno 

appelée du ciel, Vous êtes l’épouse
qui a donné 

une chair sans tache au Verbe sacré, 

par qui la faute d’Adam a été
bienvenue ; 



Vous êtes le bras de Dieu qui avez
retenu 

le poignard implacable d’Abraham, 

et qui nous avez donné pour le vrai
sacrifice 

l’Agneau plein de douceur.

Miguel de Cervantes (XVIe-XVIIe
siècles). Les travaux de Persille et
Sigismonde, 3.

J. A. Loarte

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/vie-de-marie-ii-
la-nativite-de-notre-dame/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/vie-de-marie-ii-la-nativite-de-notre-dame/
https://opusdei.org/fr-be/article/vie-de-marie-ii-la-nativite-de-notre-dame/
https://opusdei.org/fr-be/article/vie-de-marie-ii-la-nativite-de-notre-dame/

	Vie de Marie (II) : La Nativité de Notre Dame

