
opusdei.org

Venez, adorons !

Noël est une période où tous les
événements extraordinaires de
Bethléem nous incitent à
repenser nos motivations
profondes. Marie et Joseph
nous invitent à adorer l'Enfant
Jésus, sans défense et qui a
besoin de nos soins.

26/12/2023

Venez, adorons !

En entrant dans un stade de football
d'une ville anglaise, les supporters
sont accueillis par une grande



sculpture représentant deux soldats,
chacun dans un uniforme différent,
se serrant la main autour d'un
ballon. Cette scène illustre un
événement survenu pendant la
Première Guerre mondiale, connu
sous le nom de « trêve de Noël ».
L'histoire raconte que la veille de
Noël 1914, un cessez-le-feu spontané
a éclaté dans les tranchées séparant
les deux armées. Un camp fait signe à
l'autre, l'invitant à vivre une nuit de
paix, précisément à cette date qui
commémore la naissance de Jésus.
L'initiative a été bien accueillie : les
soldats des deux camps se sont
rencontrés, ont échangé de simples
cadeaux, ont chanté des chants de
Noël, ont pris une photo de groupe et
ont même joué une partie de
football.

L'un des chants de Noël que tout le
monde se souvient avoir entendu ou
chanté cette nuit-là est le célèbre 
Adeste fideles, une composition du



XVIIIe siècle, réalisée par un
musicien anglais, semble-t-il. Le fait
que le chant original soit en latin
permettait à des personnes ne
partageant pas la même langue de le
chanter en s'accompagnant de
quelques cornemuses. Ce chant,
aujourd'hui connu dans le monde
entier, invite ceux qui le chantent et
l'écoutent à se joindre au groupe qui
vient à Bethléem — bergers, anges,
mages — pour adorer le nouveau-né
Jésus. « Noël. — L’on chante : «
Venite, venite... », — Approchons, car
il est né. Et, après avoir bien vu
comment Marie et Joseph prennent
soin de l’Enfant, je me permets de te
suggérer de le regarder de nouveau,
de le regarder sans te lasser » [1].

Qu’adorons-nous ?

L'invitation à adorer, à adopter une
disposition d'humilité et de
soumission totale envers une autre
personne — surtout s'il s'agit d'un



enfant qui babille à peine — est
devenue, pour beaucoup de gens,
quelque chose d'étrange ou même de
problématique. Dans la mesure où
l'autonomie personnelle est
présentée comme le droit et la valeur
morale suprême, remettre ainsi
notre vie entre les mains d'un autre
pourrait sembler de la faiblesse ou
de la superstition, une attitude
dépassée.

En réalité, seul Dieu est digne d'être
adoré : c'est à lui seul qu'est due la
plus grande révérence. Pourtant,
d'une manière ou d'une autre,
l'adoration est toujours une réalité
connaturelle à toute personne
humaine, qu'elle ait la foi ou non. On
se fixe ainsi quelque chose ou
quelqu'un comme la raison ultime de
tout le reste. « Qu'est-ce qu'un “Dieu”
au niveau existentiel ? a demandé le
pape François. C'est ce qui est au
centre de la vie d'une personne et
dont dépend ce qu'elle fait et ce



qu'elle pense. Il est possible de
grandir dans une famille qui est
nominalement chrétienne mais qui,
en réalité, est centrée sur des points
de référence extérieurs à l'Évangile.
L'être humain ne vit pas sans être
centré sur quelque chose. Le monde
offre donc le “supermarché” des
idoles, qui peuvent être des objets,
des images, des idées, des positions » 
[2]

De ce point de vue, autant les
croyants que ceux qui considèrent
l'adoration comme une chose du
passé, peuvent redécouvrir quelque
chose du chemin qui mène à
Bethléem. Pour ce faire, nous
pouvons peut-être commencer par
nous demander : « Quelle est la
raison pour laquelle je fais ce que je
fais ? Qu'est-ce qui me pousse à faire
cela et pas autre chose ? En
réfléchissant de la sorte, on
identifiera d'abord certaines
motivations ; et derrière elles, en



tirant sur le fil, on en découvrira
d'autres, moins évidentes. Mais
même ces motivations plus subtiles
peuvent à leur tour renvoyer à des
motivations plus profondes. C'est
pourquoi il faut continuer à
s'interroger jusqu'à ce que l'on
parvienne à notre raison d'agir
ultime : celle que l'on considère
comme intouchable, celle à laquelle
on ne peut renoncer et qui guide nos
décisions ; celle, en somme, que l'on
adore, parce qu'on lui soumet tout le
reste.

Nous pouvons alors être surpris de
découvrir que, plus ou moins
fréquemment, nos décisions ne
visent pas tant le Dieu que nous
confessons, que d'autres fins non
avouées peut-être, telles que le
prestige personnel, la sécurité
matérielle, la préservation d'une
certaine situation, ou le simple
confort. Tout cela peut même être
mélangé à des éléments plus ou



moins liés à la foi, comme la
recherche de la paix spirituelle, ou la
paix de l'esprit qui vient en faisant ce
que l'on croit devoir faire. Mais en
fin de compte, même ce genre de
motifs nous éloigne du vertige que
cet Enfant, qui est Dieu, est venu
apporter au monde.

L'invitation que nous chantons si
souvent pendant les jours de Noël —
« Venez, adorons » — vient justement
nous interroger profondément sur
les raisons pour lesquelles nous
vivons. Venez tous, laissez-vous
interpeller par ce paradoxe de voir
celui qui a fait naître le ciel et la
terre, nouveau-né. Venez tous
contempler comment celui qui, par
sa parole, a créé tout ce qui existe, ne
peut prononcer un mot. « Je suis
touché jusqu’au fond de l’âme par la
figure de Jésus, nouveau-né, à
Bethléem : elle est celle d’un enfant
faible et sans défense, incapable
d’offrir la moindre résistance. Dieu



se livre aux mains des hommes » [3].
Noël est une période où tous ces
événements extraordinaires de
Bethléem nous incitent à repenser
nos motivations profondes. Jésus,
Marie et Joseph, et avec eux tous les
saints, nous invitent toujours à
remettre en question nos sécurités,
nos petites ou grandes « adorations »
particulières, pour orienter notre
cœur vers la seule étoile qui nous
montre où se trouve le Sauveur.

Suivre l'étoile avec un cœur
sincère

Après la naissance de Jésus à
Bethléem de Juda, au temps du roi
Hérode, des mages vinrent de
l'Orient à Jérusalem et demandèrent :
« Où est né le roi des Juifs ? Car nous
avons vu son étoile en Orient et nous
sommes venus l'adorer » (Mt 2, 1-2).
Les mages se joignent à ce venite,
adoremus. Ils ont quitté la sécurité
du connu pour partir à la recherche



de la source de leur soif d'adoration.
Ils avaient senti dans leur vie un
centre de gravité qui guidait leurs
décisions, mais ils n'avaient pas été
capables de le délimiter clairement.
En arrivant à Bethléem, ils ont senti
dans leur cœur un battement
différent qui leur a fait comprendre
qu'ils étaient sur le point de le
découvrir. Saint Josémaria a reconnu
dans cette recherche des Mages
l'expérience de la vocation
chrétienne : la reconnaissance d'un
désir qui ne peut être comblé que par
Dieu, la découverte de ce qui mérite
vraiment d'être adoré. Comme eux, «
nous aussi, nous avons remarqué
que, peu à peu, une nouvelle lueur
s’allumait dans notre âme : le désir
d’être pleinement chrétiens ; si vous
me permettez l’expression, le souci
de prendre Dieu au sérieux »[4]

Benoît XVI les a qualifiés d’« hommes
au cœur inquiet »[5]. C'est la
caractéristique constante de l'âme



qui, au milieu de la fragilité du
monde, cherche le Christ. Dans leur
cœur, comme dans le nôtre, vibrait
certainement une aspiration
semblable à celle du psalmiste : «
Dieu, tu es mon Dieu, je te cherche
dès l'aube : mon âme a soif de toi ;
après toi languit ma chair, terre
aride, altérée, sans eau » (Ps 62, 2).
Telle est la situation du pèlerin, très
différente de celle du vagabond, qui
ne sait pas ce qu'il veut ni où il va. Le
pèlerin est un vagabond toujours en
quête, toujours désireux d'aimer
Dieu davantage, du matin au soir. «
Dans la nuit, je me souviens de toi et
je reste des heures à te parler » (Ps
62, 7). Ce désir du vrai Dieu est
inscrit chez tous les hommes et
toutes les femmes de la terre,
chrétiens ou non, et c'est ce qui les
maintient sur le chemin. C'est
pourquoi, lorsque dans la quatrième
prière eucharistique, le prêtre
demande à Dieu le Père de se
souvenir de ceux pour qui le sacrifice



du Christ est offert, nous y trouvons «
tous ceux qui te cherchent d'un cœur
sincère ».[6]

Les Mages, explique Benoît XVI, «
étaient peut-être des savants qui
avaient une grande connaissance des
astres et probablement aussi une
formation philosophique. Mais ils ne
voulaient pas seulement savoir
beaucoup de choses. Ils voulaient
connaître tout ce qui est essentiel. Ils
voulaient savoir comment devenir
un être humain. C'est pourquoi ils
voulaient savoir si Dieu existe, où il
se trouve et comment il est, s'il se
soucie de nous et comment nous
pouvons le trouver. Ils ne voulaient
pas seulement savoir : ils voulaient
reconnaître la vérité sur nous, sur
Dieu et sur le monde. Leur
pèlerinage extérieur était
l'expression de leur errance
intérieure, du pèlerinage intérieur de
leur cœur. Ils étaient des hommes
qui cherchaient Dieu et qui, en



somme, étaient en route vers lui. Ils
étaient des chercheurs de Dieu »[7].

Suivre l'étoile de Bethléem est en
réalité un travail de toute une vie. La
recherche de la crèche cachée dans
notre vie ordinaire peut parfois être
fatigante, parce qu'elle implique de
ne pas s'arrêter aux endroits qui
semblent plus confortables, mais où
Jésus n'est pas. Le but vaut donc tous
les efforts : « Quand ils virent l’étoile,
ils se réjouirent d’une très grande
joie. Ils entrèrent dans la maison, ils
virent l’enfant avec Marie sa mère ;
et, tombant à ses pieds, ils se
prosternèrent devant lui. Ils
ouvrirent leurs coffrets, et lui
offrirent leurs présents : de l’or, de
l’encens et de la myrrhe » (Mt 2,
10-11). Ce jour-là, la vie de ces mages
a été changée pour toujours. Car, en
fin de compte, « tout dépend de la
présence ou non de l'adoration dans
notre vie. Lorsque nous adorons,
quelque chose se passe en nous et



autour de nous. Les choses se
remettent en ordre. Nous entrons
dans la vérité. Nos yeux s'aiguisent.
Beaucoup de choses qui nous
accablaient auparavant disparaissent
»[8].

Laisser Dieu être Dieu

Sur notre chemin, nous ne
rencontrerons pas seulement l'étoile
qui nous guide vers Jésus : nous
croiserons aussi d'innombrables
lumières artificielles, de multiples
substituts qui cherchent à nous
tromper, à s'approprier notre
adoration et, en définitive, à
emprisonner notre liberté. Ce sont
les fausses idoles dont parle le
Catéchisme de l'Église : "L'idolâtrie
ne se réfère pas seulement aux faux
cultes du paganisme. Elle est une
tentation constante pour la foi. Elle
consiste à diviniser ce qui n'est pas
Dieu"[9]. Nous pouvons tous, même
les chrétiens, tomber dans l'idolâtrie,



chaque fois que nous mettons
quelque chose ou quelqu'un, au
moins partiellement, à la place de
Dieu. Ces fausses idoles deviennent
alors « des formes d'oppression et
des libertés apparentes, qui sont en
réalité des chaînes qui asservissent » 
[10]. Il s'agit d'un déplacement de Dieu
qui ne se fait généralement pas de
manière ostensible et scandaleuse,
mais qui s'insinue discrètement dans
nos cœurs, comme le lierre s'insinue
progressivement dans un mur,
jusqu'à menacer de l'abattre.

Chaque matin, en se levant, saint
Josémaria se prosternait par terre et
répétait le mot « serviam » , « je te
servirai ». Beaucoup d'entre nous ont
appris de lui ce geste qui exprime le
désir, renouvelé chaque jour, de ne
pas se laisser distraire par de fausses
adorations, de se prosterner chaque
jour devant Dieu seul. C'est un geste
d'adoration et, pour cette raison, un
geste de liberté, un geste qui nous



libère de la possibilité de stagner
devant de petites idoles, camouflées
sous de belles apparences et les
meilleures intentions. « L'adoration
est une liberté qui vient des racines
de la vraie liberté : la liberté par
rapport à soi-même. C'est donc le «
salut », le « bonheur » ou, comme le
dit Jean, la « joie ». Et en même
temps, la disponibilité totale,
l'abandon et le service, comme Dieu
le veut » [11].

Saint Josémaria répétait aussi tous
les jours, dans son action de grâce
après la célébration de l'Eucharistie,
cette demande du psalmiste : Non
nobis, Domine, non nobis; sed nomini
tuo da gloriam (Ps 115, 1). Nous
diminuerions cette prière si nous
pensions que ce qui est exprimé ici
est un simple renoncement à la
gloire en général, comme s'il
s'agissait de quelque chose de
mauvais pour nous. En effet, le
chrétien espère en la promesse de



vivre dans la gloire de Dieu ; il ne
s'agit donc pas d'un renoncement,
mais d'une redimension : la demande
du psalmiste part du principe que la
gloire humaine, sans la gloire de
Dieu, est toujours trop petite, comme
n'importe quelle idole devant Dieu.
La simple gloire humaine finit par se
révéler une triste caricature : le désir
de vouloir avant tout être heureux de
ses réalisations ou d'être admiré par
les autres, l'autosatisfaction de la
gloire humaine, c'est bien peu…
parce que Dieu n'est pas là.

* * *

L'Enfant Jésus, sans défense et qui a
besoin de tout, vient démasquer
encore et encore toutes nos idoles,
qui ne voient pas, ne parlent pas et
n'entendent pas (cf. Ps 115, 5-6). Les
jours de Noël sont une invitation à
reprendre la route vers cette maison
de fortune, mais pleine de lumière et
de chaleur, qu'est la grotte de



Bethléem. Là, nous nous
émerveillerons « de la liberté d'un
Dieu qui, par pur amour, décide de
prendre une chair comme la nôtre » 
[12]

[1] Saint Josémaria, Forge, n° 549.

[2] Pape François, Audience générale,
1er août 2018.

[3] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 113.

[4] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 32.

[5] Benoît XVI, Homélie sur l'Épiphanie
du Seigneur, 6 janvier 2013.

[6] Missel romain, Prière eucharistique
IV.

[7] Benoît XVI, Homélie sur l'Épiphanie
du Seigneur, 6 janvier 2013.



[8] R. Guardini, Dominio de Dios y
libertad del hombre, Madrid;
Guadarrama, 1963, p. 30.

[9] Catéchisme de l'Église catholique, n°
2113.

[10] Mgr F. Ocáriz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018, n° 1.

[11] ]. J. Ratzinger, "Hacer oración en
nuestro tiempo", dans Palabra en la
Iglesia, Salamanque, Sígueme, 1976,
p. 107.

[12] Mgr F. Ocáriz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018, n° 1.

Andrés Cárdenas

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/venez-adorons/
(11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/venez-adorons/
https://opusdei.org/fr-be/article/venez-adorons/

	Venez, adorons !

