
opusdei.org

« Va et toi aussi, fais
de même » (1) : C’est
à Moi que vous
l’avez fait.

Les besoins sociaux, les droits et
les devoirs des citoyens, les
relations entre pays, le dialogue
ou l'action politique, nous
mettent au défi, en tant que
chrétiens, enfants d’un même
Père, d'« être présents de
manière active, libre et
responsable dans la vie
publique » (saint Josémaria).

19/01/2023



Nous, chrétiens, nous savons que
nous faisons partie de la grande
famille des enfants de Dieu. Notre
identité la plus profonde, celle
d'enfants du Père, nous configure
comme frères et sœurs de tous les
hommes et femmes, créés à son
image et à sa ressemblance.
Cependant, nous savons aussi que les
relations fraternelles ne sont pas
faciles. En raison du péché originel,
nos rapports mutuels sont marqués
par la blessure de la chute originelle
qui détruit l'harmonie des relations
entre les personnes, ainsi que la
relation de l'espèce humaine avec la
création[1]. Depuis les premiers frères
dont nous parle la Bible, Caïn et Abel,
et le fratricide commis par l'aîné, il y
a toujours eu des conflits familiaux :
Ésaü et Jacob se sont disputé le droit
d'aînesse, Joseph a été trahi par ses
frères aînés, Moïse a souffert à cause
d'Aaron et Miriam...

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn1
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn1


Dans l'Évangile, nous trouvons aussi
des frères et sœurs parmi les proches
de Jésus : Pierre et André, Jacques et
Jean, Marie, Marthe et Lazare. Et là
aussi, nous trouvons des heurts entre
frères, tant dans les exemples que
Jésus propose à ceux qui l'écoutent –
lorsque le fils prodigue de la
parabole revient et que son père le
célèbre par un festin, le frère aîné se
met en colère et refuse d'entrer dans
la maison (cf. Lc 15,28) – que parmi
les personnes qui l'entourent : «
Maître, dis à mon frère de partager
avec moi notre héritage » (Lc 12,13) ;
« Seigneur, cela ne te fait rien que
ma sœur m’ait laissé faire seule le
service ? Dis-lui donc de m’aider
» (Lc 10, 40).

Jésus, cependant, a donné aux
relations humaines une nouvelle
dimension : « Amen, je vous le dis :
chaque fois que vous l’avez fait à l’un
de ces plus petits de mes frères, c’est
à moi que vous l’avez fait » (Mt



25,40). En devenant l'un de nous, il
s'identifie au plus faible de nos frères
parmi les hommes, celui qui souffre
le plus, celui qui subit le plus
d'injustice. Aucun chrétien ne peut
rester indifférent à l'autre, car en lui
il voit non seulement un égal, mais le
Christ lui-même. « En chacun d'eux,
nous devons reconnaître le Christ,
nous devons voir en chacun d'eux
Jésus comme notre frère ; et de cette
façon, il nous sera plus facile de nous
prodiguer le service, l'attention,
l'affection, la paix et la joie »,
encourage saint Josémaria.[2]

Le premier commandement

Commentant la parabole du bon
Samaritain, le Pape François
explique qu'elle reprend un fond
séculaire : « Peu de temps après la
narration de la création du monde et
de l’être humain, la Bible présente le
défi des relations entre nous. Caïn
tue son frère Abel, et la question de

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn2
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn2


Dieu résonne : « Où est [Abel], ton
frère ? » (Gn 4, 9). La réponse est la
même que celle que nous donnons
souvent : « Suis-je le gardien de mon
frère ? » (Ibidem). En posant cette
question, Dieu met en cause tous les
genres de déterminisme ou de
fatalisme qui cherchent à justifier
l’indifférence comme la seule
réponse possible. Il nous dote, au
contraire, de la faculté de créer une
culture différente qui nous permet
de surmonter les inimitiés et de
prendre soin les uns des autres »[3].

Si on nous posait la question, nous
dirions probablement que nous
essayons de voir dans les étrangers
un autre Christ. Mais le manque de
sollicitude pour notre frère peut
souvent apparaître dans des
situations ordinaires. Il nous arrive
de critiquer les hommes politiques
que nous n'aimons pas dès qu'ils font
la une des journaux, de nous méfier
de ceux qui sont différents par leur

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn3
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn3


apparence ou leur comportement, de
mépriser ou d’ignorer ceux qui
appartiennent à une autre couche
sociale ou ont une situation
économique différente, de nous
disputer sur un résultat sportif ou
sur la façon dont les bébés doivent
dormir. Nous pouvons même juger
sévèrement d'autres chrétiens parce
que nous pensons – à tort ou à raison
– qu'ils ne se comportent pas comme
des chrétiens.

Nous ne pouvons pas oublier que la
parabole du bon Samaritain trouve
sa racine dans la question « Qui est
mon prochain ? », posée à Jésus par
un docteur de la loi qui voulait se
justifier après l'avoir interrogé sur la
vie éternelle. La réponse à la
question initiale était déjà connue de
ses auditeurs, car elle se trouvait
dans la Torah : « Tu aimeras le
Seigneur ton Dieu de tout ton cœur,
de toute ton âme, de toute ta force et
de toute ton intelligence, et ton



prochain comme toi-même » (Lc 10,
27 ; cf. Dt 6, 4 et Lv 19, 18). Jésus va
plus loin en identifiant les deux
commandements : « Voilà le grand, le
premier commandement. Et le
second lui est semblable : Tu aimeras
ton prochain comme toi-même. De
ces deux commandements dépend
toute la Loi, ainsi que les Prophètes
» (Mt 22, 38-40). À la fin de la
parabole, lorsque le docteur de la loi
reconnaît que la bonne attitude est
celle de celui qui a pitié de l'homme
blessé, Jésus lui dit : « Va et toi aussi
fais de même ».

Ton prochain comme toi-même

Dans le Nouveau Testament, il n'y a
donc aucun doute sur ce qui est
demandé à ceux d'entre nous qui
veulent suivre Jésus. « Vous avez
appris qu’il a été dit aux anciens : Tu
ne commettras pas de meurtre, et si
quelqu’un commet un meurtre, il
devra passer en jugement. Eh bien !



moi, je vous dis : Tout homme qui se
met en colère contre son frère devra
passer en jugement. Si quelqu’un
insulte son frère, il devra passer
devant le tribunal. Si quelqu’un le
traite de fou, il sera passible de la
géhenne de feu » (Mt 5, 21-22).
Quelques années après ces
enseignements, Jean exhortait les
premiers chrétiens à vivre la charité
fraternelle comme une partie
indispensable de l'amour pour Dieu :
« Si quelqu’un dit : « J’aime Dieu »,
alors qu’il a de la haine contre son
frère, c’est un menteur. En effet,
celui qui n’aime pas son frère, qu’il
voit, est incapable d’aimer Dieu, qu’il
ne voit pas » (1 Jn 4, 20).

De notre côté nous voulons "voir"
notre prochain, comme le dit saint
Jean, et reconnaître en lui le Christ
lui-même, surtout dans le cas de ceux
qui souffrent. Parfois, nous nous
sommes nous-mêmes trouvés dans
une situation douloureuse ou



vulnérable, parfois nous l'avons
rencontrée : une personne sans
domicile fixe que nous croisons
régulièrement dans la rue ; des
collègues de travail victimes de
discrimination en raison de leur pays
d'origine ou de la couleur de leur
peau ; des connaissances souffrant
d'une maladie dégénérative ou de
problèmes de mobilité qui
nécessiteraient des efforts et des
dépenses extraordinaires pour
mener une vie digne ; des femmes
qui rencontrent des obstacles dans
leur parcours éducatif ou
professionnel, simplement parce
qu'elles sont des femmes ; des
enfants et des jeunes qui suivent des
cours sans disposer des ressources
nécessaires pour mener à bien leurs
études ; des amis accros à la
pornographie, aux jeux d'argent ou
aux drogues... Sans parler des
guerres, des famines, des épidémies
et des catastrophes naturelles qui



nous touchent ou pourraient nous
toucher à l'avenir.

Dignité humaine et responsabilité
chrétienne

Au fil des siècles, de nombreuses
valeurs chrétiennes ont imprégné la
société et l'ont rendue plus humaine.
Peu à peu, nous avons appris à
reconnaître en l'autre une personne
digne qui mérite d'être traitée avec
respect et dont les droits valent
autant que les miens. La philosophie,
la sociologie et le droit, entre autres
disciplines, ont exploré la valeur de
chaque vie humaine et la manière de
la protéger, tant individuellement
que collectivement. Les progrès
réalisés dans des domaines tels que
l'ingénierie, l'économie et la
médecine ont amélioré les conditions
de vie d'une grande partie de la
population mondiale, mais il reste
beaucoup à faire et de nouveaux
défis apparaissent constamment.



Nous nous rendons compte parfois
que de nombreuses personnes
accusent les chrétiens d'un manque
de cohérence entre les principes
évangéliques et l'action publique, ou
considèrent que la foi est un refuge
qui leur permet de fuir les
responsabilités. Comme si prier était
synonyme de passivité, ou si espérer
la vie éternelle conduisait à se
désengager du monde, à oublier ceux
qui ont besoin de nous. « En réalité,
la foi fonde la reconnaissance de
l’autre sur des motivations inouïes,
car celui qui croit peut parvenir à
reconnaître que Dieu aime chaque
être humain d’un amour infini et
qu’il "lui confère ainsi une dignité
infinie". À cela s’ajoute le fait que
nous croyons que le Christ a versé
son sang pour tous et pour chacun,
raison pour laquelle personne ne se
trouve hors de son amour universel.
Et si nous allons à la source ultime,
c’est-à-dire la vie intime de Dieu,
nous voyons une communauté de



trois Personnes, origine et modèle
parfait de toute vie commune »[4].

Le monde en héritage

Le prélat de l'Opus Dei nous
encourage fréquemment à
considérer le monde entier, avec tout
ce qu'il contient, comme quelque
chose qui nous appartient, en suivant
les paroles de saint Paul : « le monde,
la vie, la mort, le présent, l’avenir :
tout est à vous, mais vous, vous êtes
au Christ, et le Christ est à Dieu » (1
Co 3, 22-23).

« Face à cette réalité – tout est à vous
– nous nous réjouissons des joies des
autres, nous profitons de toutes les
bonnes choses qui nous entourent et
nous sommes interpellés par les défis
de notre temps. En même temps,
nous ressentons très profondément
la situation du monde, en particulier
la triste réalité de la guerre et
d'autres situations de grand besoin et

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn4
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn4


de souffrance de tant de personnes,
surtout les plus faibles »[5].

Dieu nous a donné le monde en
héritage (cf. Psaume 2, 8), il nous
revient donc de le transformer. Nous
n'avons pas choisi le moment
historique ou le lieu dans lequel nous
vivons, mais les circonstances qui
nous sont données sont précisément
l'occasion pour Dieu de compter sur
nous pour mener à bien ce qu'Il a
Lui-même laissé entre nos mains.

Nous, chrétiens, voulons un cœur à
la mesure de celui du Christ, un cœur
qui ressent les besoins des autres
comme nôtres, et qui nous amène à
agir en conséquence. C'est un don de
Dieu : « Emplis le cœur de tes fidèles,
allume en eux le feu de ton amour » 
[6], demandons-nous à l'Esprit Saint
pour nous et pour tous dans l'Église.
En même temps, « l’amour, ce sont
des œuvres et non de beaux discours
» : un chrétien engagé dans l'amour

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn5
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn5


de Dieu est nécessairement un
chrétien qui cherche activement à
transformer la société, en s'efforçant
de la rendre toujours plus conforme
à la logique de Dieu et à son amour
pour les hommes.

Action personnelle et responsable

Cet engagement se manifeste, avant
tout, par une prière ardente et
constante, insistance filiale de celui
qui demande un bien pour les
personnes qu'il aime : « dans la
prière nous devons être capables
d’apporter devant Dieu nos
difficultés, la souffrance de certaines
situations, de certaines journées,
l’engagement quotidien à Le suivre, à
être chrétiens, ainsi aussi que le
poids de mal que nous voyons en
nous et autour de nous, pour qu’Il
nous donne espoir, qu’Il nous fasse
sentir qu’Il est proche, qu’Il nous
offre un peu de lumière sur le
chemin de la vie »[7].

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn7
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn7


En plus de l'attitude consistant à
présenter tous ces besoins à Dieu,
c'est un devoir de justice d'agir pour
transformer le monde, le rendre plus
humain, plus chrétien, plus divin, en
montrant la vérité, le bien et la
beauté du projet de Dieu pour le
bonheur des hommes et des femmes.
Aux côtés des autres, le chrétien
cherche, avec la créativité de
l'amour, de nouvelles façons de faire
du message que le Christ nous a
laissé dans l'Évangile une réalité
dans les circonstances qui sont les
nôtres, ici et maintenant.

Cela peut se faire de plusieurs
manières : cela dépendra des
circonstances du lieu, du moment
historique, du caractère personnel,
des possibilités dont on dispose en
raison des circonstances familiales et
professionnelles... et de ses propres
préférences politiques, économiques
ou sociales au moment de peser les
solutions. « C’est en vertu de la



création même », enseigne l'Église, «
que toutes choses sont établies selon
leur consistance, leur vérité et leur
excellence propres, avec leur
ordonnance et leurs lois spécifiques.
L’homme doit respecter tout cela et
reconnaître les méthodes
particulières à chacune des sciences
et techniques »[8]. En même temps, «
tous les chrétiens doivent prendre
conscience du rôle particulier et
propre qui leur échoit dans la
communauté politique : ils sont
tenus à donner l’exemple en
développant en eux le sens des
responsabilités et du dévouement au
bien commun »[9].

Il existe de nombreuses façons de
faire le bien, et l'Église encourage ses
enfants à agir dans la liberté et la
pluralité, sans imposer une école
particulière. Motivés par le même
idéal, les chrétiens peuvent se
regrouper dans des associations
religieuses ou civiles ; dans la plupart

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn8
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn8
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn9
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn9


des cas, cependant, ils travaillent
dans le cadre d'initiatives publiques
ou privées qui ne sont pas promues
par des institutions catholiques, mais
qui visent à améliorer un certain
aspect social.

La charité, « donne une substance
authentique à la relation personnelle
avec Dieu et avec le prochain. Elle est
le principe non seulement des micro-
relations : rapports amicaux,
familiaux, en petits groupes, mais
également des macro-relations :
rapports sociaux, économiques,
politiques »[10]. C'est pourquoi chacun
cherche à contribuer à la résolution
des problèmes sociaux qu'il voit
autour de lui. Saint Josémaria
encourageait ceux qui venaient à lui
à être des citoyens responsables,
capables de transformer la société,
de l'améliorer par leur propre
travail. « L'action de chacun d'entre
nous, mes enfants, est personnelle et
responsable »[11].

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn10
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn10
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn11
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn11


On peut souvent faire beaucoup de
bien avec de petits gestes qui
façonnent progressivement une
attitude vitale envers les autres. Être
disponible pour écouter un
adolescent peut faciliter l'ouverture
au dialogue avec la culture
contemporaine. Traiter les grands-
parents âgés avec attention et
affection permet d'éduquer le regard
dû aux personnes fragiles et
vulnérables. Refuser de participer à
des conversations au travail qui
critiquent ou diffament ceux qui ne
sont pas présents et ne peuvent pas
se défendre favorise une atmosphère
de respect et de confiance.

À d'autres moments, la capacité
transformatrice viendra de notre
formation professionnelle ou de
notre position dans la société, par le
biais de notre propre travail, de la
mobilisation citoyenne ou de la
décision de nous consacrer à la
politique : influencer des projets de



loi qui facilitent l'accès des familles
aux ressources dont elles ont besoin,
dénoncer les abus de la corruption
économique, mettre fin aux
coutumes qui mettent à part une
partie de la population... Un
médecin, un député, le PDG d'une
entreprise ou un journaliste peuvent
bien faire leur travail sans "s'attirer
des ennuis", mais ils peuvent aussi
"se compliquer la vie" pour
contribuer par leur travail à la
construction d'un monde plus juste.

La doctrine sociale de l'Église en
dialogue avec le monde

L'Église proclame des principes
moraux dans la sphère sociale
lorsque les droits fondamentaux de
la personne humaine ou le salut des
âmes sont en jeu[12]. Instituée par le
Christ pour porter le message du
salut à tous les hommes, elle ne peut
rester sans rien faire face à tout ce
qui est humain. À partir du XIXe

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn12
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn12


siècle, afin de faciliter l'action juste
des chrétiens face aux nouveaux
modèles économiques, politiques et
sociaux, elle a établi certains
paramètres pour aider à ne pas
perdre de vue le message
évangélique face à ces nouvelles
situations. Le Compendium de la
Doctrine Sociale de l'Église recueille,
à cet effet, quelques principes
directeurs.

Le principe du bien commun
préconise l'existence d'un ensemble
de « conditions sociales » qui
permettent « tant aux groupes qu’à
chacun de leurs membres d’atteindre
leur perfection d’une façon totale et
plus aisée »[13]. Le principe de la
destination universelle des biens
nous rappelle que « les biens de la
création doivent équitablement
affluer entre les mains de tous, selon
la règle de justice, inséparable de la
charité »[14]. En vertu du principe de
subsidiarité, « toutes les sociétés

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn13
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn13
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn14
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn14


d'ordre supérieur doivent se mettre
en attitude d'aide (subsidium) – donc
de soutien, de promotion, de
développement – par rapport aux
sociétés d'ordre mineur »[15]

permettant ainsi de prendre soin «
de la famille, des groupes, des
associations, des réalités territoriales
locales, bref de toutes les expressions
associatives de type économique,
social, culturel, sportif, récréatif,
professionnel, politique, auxquelles
les personnes donnent spontanément
vie et qui rendent possible leur
croissance sociale effective »[16].

Le principe de participation découle
de ce qui précède et « s'exprime,
essentiellement, en une série
d'activités à travers lesquelles le
citoyen (…) contribue à la vie
culturelle, économique, sociale et
politique de la communauté civile à
laquelle il appartient. La
participation est un devoir que tous
doivent consciemment exercer, d'une

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn15
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn15
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn16
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn16


manière responsable et en vue du
bien commun »[17]. Enfin, « le
principe de la solidarité implique
que les hommes de notre temps
cultivent davantage la conscience de
la dette qu'ils ont à l'égard de la
société dans laquelle ils sont insérés
[...]. Une telle dette doit être honorée
dans les diverses manifestations de
l'action sociale »[18].

Ces principes nous font découvrir
que nombre des initiatives sociales
qui fleurissent autour de nous sont
fondées sur des valeurs communes.
Les étudier et les faire connaître peut
être une occasion de travailler
ensemble avec le reste des habitants
de nos pays à la construction d'une
société plus juste.

Vérité, liberté, justice et charité

Il existe quatre valeurs
fondamentales sur lesquelles
reposent les principes de la doctrine

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn17
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn17
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn18
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn18


sociale de l'Église : la vérité, la
liberté, la justice et l'amour.

L'amour du prochain doit animer la
vie des chrétiens, tant sur le plan
personnel que social. « L'Église doit
non seulement annoncer la Parole,
mais aussi réaliser la Parole, qui est
charité et vérité »[19]. Nous l'avons
peut-être vu plus clairement ces
dernières années : face aux crises
mondiales, il y a une réponse de
solidarité qui unit ceux qui souffrent
ensemble. Il y a des familles qui se
retrouvent face à la maladie d'un
proche, ou des voisins qui
commencent à se parler lorsqu'ils
sont obligés de passer plus de temps
à la maison. Ce sont des attitudes que
nous pouvons aussi intégrer même si
ce ne sont pas les circonstances qui
nous y poussent : est-ce que je
connais le nom de ceux qui habitent
dans mon immeuble, ou dans la
maison la plus éloignée du village ?
Est-ce que j'ai déjà parlé à chacun

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn19
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn19


d'eux, en m'intéressant à leur
situation, en cherchant à me rendre
proche d'eux ?

Ce qui peut apparaître de l'extérieur
comme un simple geste de bonne
éducation ou une démonstration
d’amabilité peut, de fait, refléter
l'amour de Dieu pour chacun : «
l’amour, fait de petits gestes
d’attention mutuelle, est aussi civil et
politique, et il se manifeste dans
toutes les actions qui essaient de
construire un monde meilleur. Voilà
pourquoi l’amour s’exprime non
seulement dans des relations
d’intimité et de proximité, mais aussi
dans des macro-relations : rapports
sociaux, économiques, politiques »[20].
L'unité de vie d'un chrétien cohérent
l'amène à agir avec charité à tous les
niveaux, aussi bien dans ce qui lui
est proche que dans des domaines
plus éloignés.

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn20
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn20


Sur la base du respect de tous, en
plaçant le bien de chaque personne
au-dessus des idées ou des opinions,
les chrétiens peuvent intervenir dans
toutes sortes de questions, avec
responsabilité et créativité, sans
attribuer à l'Église ce qui est la
manière de faire de chacun. « [Vous,]
les chrétiens, vous jouissez de la plus
entière liberté, avec la responsabilité
personnelle qui en découle,
d’intervenir comme bon vous semble
dans les questions d’ordre politique,
social, culturel, etc. »[21].

« Qui aime les autres avec charité est
d’abord juste envers eux. Non
seulement la justice n’est pas
étrangère à la charité, non seulement
elle n’est pas une voie alternative ou
parallèle à la charité : la justice (…)
lui est intrinsèque. La justice est la
première voie de la charité »[22]. Et
vice versa : la lutte pour le bien
commun sera toujours guidée par la
compréhension et le respect. Il serait

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn21
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn21
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn22
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn22


insensé de rechercher la justice avec
un cœur dur ou de se réjouir de
quelque chose d'objectivement
mauvais parce que cela confirme
notre opinion.

Face à des personnes proches qui
souffrent des conséquences d'actions
ou de styles de vie contraires à la
morale, ou qui se corrigent et veulent
se rapprocher de Dieu ou d'un autre
mode de vie, la seule posture
possible pour un chrétien est un
accompagnement plein d'affection et
de compréhension, jamais une
réponse auto complaisante qui
regarde les autres de haut. Tout
comme l'Église entre en dialogue
avec le monde par charité, nous, du
monde, nous recherchons une
conversation ouverte à tous, qui
inclue tout le monde et ne se ferme
pas aux propositions que nous
percevons comme des menaces, mais
qui sache accueillir des points de vue
différents, en apprenant des autres.



Les apôtres ne formaient pas non
plus un groupe uniforme. Ils
venaient de milieux différents,
avaient des professions différentes,
des caractères parfois peu
compatibles, des opinions opposées...
Mais ils étaient unis par leur amour
du Christ et leur mission d'apporter
la Bonne Nouvelle au monde. Ainsi,
en combinant la primauté de Pierre
et la collégialité avec leur propre
identité, ils ont accompli le
commandement du Christ : « Allez
dans le monde entier ; proclamez
l'Évangile à toute la création » (Mc
16,15).

La promesse de Jésus

Cette obligation chrétienne d'aimer
son prochain se réalise, comme
toutes les autres obligations, à partir
de l'amour de Dieu pour les hommes.
C'est Lui qui transforme les cœurs et
renouvelle le monde : « La charité et
la justice ne sont pas seulement des



actions sociales, mais sont des
actions spirituelles accomplies à la
lumière de l'Esprit Saint »[23].

Nous savons que nous ne pouvons
pas atteindre la justice parfaite sur
terre, et nous comptons sur la justice
de la vie éternelle. Cela ne nous
conduit pas pour autant à négliger
nos devoirs terrestres, car nous
savons que la vie éternelle dépendra
des efforts que nous aurons déployés
ici pour vivre le « c’est à Moi que
vous l’avez fait » de Jésus. Nous
espérons transformer le monde,
contribuer au bonheur de ceux qui
nous entourent, et ainsi être nous-
mêmes heureux, car nous entendons
des lèvres de Jésus ce qu'il a promis
un jour à ceux qui l'écoutaient : «
Heureux ceux qui ont faim et soif de
la justice, car ils seront rassasiés
» (Mt 5,6).

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn23
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn23


[1] Cf. Catéchisme de l'Église
Catholique, no 400.

[2] Saint Josémaria, Lettre no 3 (" Sur
la mission du chrétien dans la vie
sociale "), no 31.

[3] Pape François, Fratelli tutti, no 57.

[4] Ibid., Fratelli tutti, no 85.

[5] Fernando Ocáriz, Lettre 19.III.2020,
no 7.

[6] Alléluia pour la solennité de la
Pentecôte, années B.

[7] Benoît XVI, Audience 1-II-2012.

[8] Concile Vatican II, Gaudium et Spes,
no 36.

[9] Ibid., no 75.

[10] Benoît XVI, Caritas in veritate, no

2.

[11] Saint Josémaria, Lettre no 3, no 37.

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref1
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref1
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref2
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref2
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref3
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref3
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref4
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref4
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref5
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref5
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref6
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref6
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref7
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref7
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref8
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref8
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref9
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref9
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref10
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref10
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref11
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref11


[12] Cf. Catéchisme de l'Église
Catholique, nos 2032 & 2420.

[13] Compendium de la doctrine
sociale de l'Église, no 164.

[14] Cf. idem, no 171.

[15] Compendium de la doctrine
sociale de l'Église, no 186.

[16] Ibid., no 185.

[17] Ibid., no 189.

[18] Ibid., no 195.

[19] Benoît XVI, Audience générale, 25-
IV-2012.

[20] Pape François, Fratelli tutti, no 181.

[21] Saint Josémaria, Amis de Dieu, no

11.

[22] Benoît XVI, Caritas in veritate, no

6.

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref12
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref12
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref13
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref13
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref14
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref14
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref15
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref15
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref16
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref16
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref17
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref17
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref18
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref18
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref19
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref19
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref20
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref20
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref21
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref21
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref22
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref22


[23] Benoît XVI, Audience générale, 25-
IV-2012.

Teresa Gómez

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/va-et-toi-aussi-
fais-de-meme-1-cest-a-moi-que-vous-

lavez-fait/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref23
https://opusdei.org/es-es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftnref23
https://opusdei.org/fr-be/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-1-cest-a-moi-que-vous-lavez-fait/
https://opusdei.org/fr-be/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-1-cest-a-moi-que-vous-lavez-fait/
https://opusdei.org/fr-be/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-1-cest-a-moi-que-vous-lavez-fait/
https://opusdei.org/fr-be/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-1-cest-a-moi-que-vous-lavez-fait/

	« Va et toi aussi, fais de même » (1) : C’est à Moi que vous l’avez fait.

