
opusdei.org

Un saint toujours
jeune

Conférence du cardinal
Herranz au 5ème symposium
“Saint Josémaria et les jeunes”
les 19 et 20 novembre 2010, à
Jaén (Espagne).

17/12/2016

Le Consistoire pour la création de
vingt-deux nouveaux cardinaux s'est
tenu à Rome aux mêmes dates. Je
devrais y être mais j’ai justifié mon
absence non seulement parce qu’il
était impossible de changer la date
de cette conférence mais parce que je



m’étais engagé à assister à ce beau
symposium prometteur dans le cadre
des prochaines Journées Mondiales
de la Jeunesse, que le saint-père
considère comme une pressante
nécessité actuelle pour l’Église et plus
encore, pour la société civile.

Je fais référence à l’urgence de
relever le défi de l’éducation
pressante de la jeunesse et plus
concrètement de ne pas permettre
que la culture du superficiel et de
l’éphémère propre à la société de
consommation ne stérilise les élans
qui, dans le coeur des jeunes, tendent
aux idéaux nobles et grands,
capables de donner un sens et une
beauté à leur existence.

Vous m’avez invité à vous parler de «
Saint Josémaria et les jeunes »,
intitulé de votre symposium . Des
centaines de milliers de jeunes du
monde entier, sans doute des
millions déjà, ont médité ces paroles

https://www.madrid11.com/JMJ2011ESP/REVISTA/cabecerasypies/PreHome.asp
https://www.madrid11.com/JMJ2011ESP/REVISTA/cabecerasypies/PreHome.asp


de saint Josémaria, un saint qui les
connaissait bien et avec lequel j’ai eu
la grâce de vivre au jour le jour
durant vingt-deux merveilleuses
années : « Que ta vie ne soit pas une
vie stérile, sois utile, laisse ton
empreinte. Éclaire de la lumière de
ta foi et de ton amour… » C’est
parce que cette familiarité idéale
entre la jeunesse et saint Josémaria
est bien cimentée et que les jeunes
sont surtout intéressés par les
témoignages de vie que je vais me
permettre, moi, jeune cardinal de
quatre-vingts ans, de construire cette
conférence plus qu’avec des
propositions doctrinales, avec des
souvenirs personnels, tournant
autour de trois dates concrètes du
calendrier.

Première date : le 21 novembre
1950

Au tout début de l’après-midi, ce
jour-là, dans un centre madrilène, au



premier étage d’une copropriété, rue
Padilla, que Suso Garrido, un jeune
étudiant de vingt ans qui s’était
préparé avec joie pour partir le
lendemain en Italie où il allait
s’inscrire au Collège Romain, centre
international de formation de l’Opus
Dei à Rome, nous a soudainement a
quittés, victime d’une crise
cardiaque.

Saint Josémaria qui était à Madrid ce
jour-là est venu immédiatement se
recueillir sur la dépouille de Suso et
nous entourer, nous qui étions
logiquement très impressionnés par
ce qui venait de se passer.

Je ne connaissais pas
personnellement le fondateur de
l’Opus Dei. Cette première rencontre
avec le Père allait déposer dans mon
âme une semence de paix spirituelle
et d’espérance surnaturelle que les
soixante ans qui se sont écoulés



depuis n’ont jamais pu ternir ni
reléguer au passé.

Une telle rencontre, en de telles
circonstances, m’a non seulement
aidé à comprendre la richesse
spirituelle et l’esprit jeune de saint
Josémaria, mais raffermi dans la
décision que j’avais prise de me
vouer totalement à Dieu quelques
jours auparavant, du haut de mes
vingt ans, comme Suso, dans une
jeunesse pleine de projets futurs. Je
m’explique.

J’avais connu le message de l’Opus
Dei l’été précédant, durant mon
service militaire, dans un camp des
milices universitaires. J’avais appris
petit à petit à chercher et à cultiver
une amitié touchante et personnelle
avec le Christ, puisée dans la lecture
et la méditation de l’Évangile et dans
l’Eucharistie.

J’ai vite compris qu’en réalité c’était
Lui qui m’avait cherché et notre



amitié ne fit que croître tout
naturellement, au coeur des tâches
ordinaires de la vie dans ce camp et
non pas envers et contre elles :
l’instruction militaire en ordre serré,
en ordre ouvert, l’athlétisme, les
cours théoriques, les grandes
manœuvres, les défilés… Avec mes
amis de l’Opus Dei, j’appris à prendre
vraiment au sérieux le fait d’être
chrétien, de lutter pour être fidèle à
mes engagements baptismaux de
sainteté personnelle et à mon
investissement apostolique.

Bien avant, comme pas mal de mes
camarades de faculté ou de sport,
j’avais senti dans mon âme l’envie de
faire de grandes choses, de vouer
mon existence à des idéaux élevés
même s’ils étaient ardus.

Il s’agissait d’une inquiétude sereine
que José Maria Valverde, poète que
j’aimais bien, avait reflétée dans ces



vers : “Mon ami, tu as vingt ans, que
vas-tu en faire?”

J’avais trouvé la réponse dans une
autre question que le jeune prêtre
Josémaria Escriva posait aux jeunes,
avec un élan non moins impétueux,
en Chemin, un livre de spiritualité: «
Ne crieriez-vous pas bien
volontiers à la jeunesse qui bout
autour de vous : Vous êtes fous !
Quittez ces choses mondaines qui
rétrécissent votre cœur et qui très
souvent l’avilissent, quittez tout
cela et venez avec nous dans le
sillage de l’Amour ? » (n. 790)

Ces “choses mondaines” étaient
alors, comme elles le sont toujours,
les faux dieux des trois principales
concupiscences qui tentent l’homme
blessé par le péché originel : l’idole
de l’avarice et de la volonté de
posséder à tout prix (“concupiscence
des yeux”), l’idole de la luxure et de
la drogue (“concupiscence de la



chair”) et l’idole du pouvoir
(“concupiscence de la vie”). Trois
concupiscences qui collent
inséparablement à la nature déchue.
L’auteur de Chemin le savait bien,
mais ce que Josémaria Escriva
demandait aux jeunes était de ne pas
permettre que notre coeur s’avilisse
en se vouant honteusement, par
manque de lutte ascétique, au culte
de certaines de ces idoles. C’eût été
sacrifier sur l’autel des faux «
paradis » artificiels nos aspirations
les plus nobles et profondes, notre
soif de véritable liberté et de
bonheur.

Mes amis qui m’écoutez : vous êtes à
même de comprendre la joie avec
laquelle j’ai relu maintenant,
soixante ans après, les paroles du
message de Benoît XVI pour les
Journées Mondiales de la Jeunesse
qui auront lieu à Madrid l’an
prochain : “Désirer quelque chose de
plus que la routine quotidienne d'un



emploi stable et aspirer à ce qui est
réellement grand, tout cela fait partie
de la jeunesse. Est-ce seulement un
rêve inconsistant, qui s'évanouit
quand on devient adulte ? Non, car
l'homme est vraiment créé pour ce
qui est grand, pour l'infini. Tout le
reste est insuffisant, insatisfaisant.
Saint Augustin avait raison : notre
cœur est inquiet tant qu'il ne repose
en Toi [...] C'est la rencontre avec le
Fils de Dieu qui donne à notre vie un
dynamisme nouveau. Quand nous
entrons dans une relation
personnelle avec Lui, le Christ nous
révèle notre propre identité, et, dans
cette amitié, la vie grandit et se
réalise en plénitude. ”

"Venez avec nous dans le sillage de
l’Amour”. Ces propos du jeune
prêtre Josémaria retentissaient dans
mon cœur, à vingt ans, comme le «
Suis-moi ! » de Jésus à ses premiers
disciples près de la mer de Galilée.
J’étais saisi de crainte et en même



temps l’idée que cet appel divin
pouvait me concerner me plaisait.
C’est encore une phrase de ce jeune
prêtre qui me blessa comme une
baïonnette : « L’Amour vaut bien un
amour ! » (Chemin n. 171).

La grâce de Dieu me rendit
audacieux et je décidai de me livrer
complètement au Christ, de tout
quitter pour m’aventurer plus
légèrement dans le futur et miser
toute mon existence sur une seule
carte : la carte de l’Amour de Dieu.
Soixante ans après, je peux vous
assurer que je ne m’en suis jamais
repenti : ce sont, ils l’ont toujours été,
soixante ans de bonheur. J’en
remercie Dieu !

Mais revenons à ce 21 novembre
1950, à Madrid. J’avais devant moi
l’auteur de Chemin, le fondateur de
l’Opus Dei, recueilli devant la
dépouille d’un jeune enfant de son
esprit que la mort venait de prendre



à vingt ans à peine. J’ai été touché
par l’expression énergique et douce
en même temps du visage de saint
Josémaria et par son regard blessé
par la douleur mais serein, comme
transpercé par un intime abandon en
Dieu, presque une joie spirituelle. À
la fin d’une absoute, il nous parla du
sens chrétien de la vie et de la mort
et nous dit à peu près ceci : « Mes
enfants, pour nous, mourir signifie
entrer dans la Maison du Père et y
trouver définitivement la Vie. Suso
a su aimer Dieu, il a été fidèle à sa
Volonté et il a remporté la
dernière bataille de cette guerre
de paix et d’amour. Il est déjà aux
côtés de l’Amour... de l’Amour
avec un A majuscule! »

Et c’est précisément l’idée que saint
Josémaria avait de la vie comme
d’une “guerre de paix et d’amour”
qui me rappelle l’autre date des trois
auxquelles j’ai fait allusion.



Deuxième date : le 31 décembre
1971

C’était l’après-midi du 31 décembre
1971, au siège central à Rome. Dans
une réunion de famille au centre du
conseil central, saint Josémaria nous
lisait une note personnelle qu’il avait
prise ce jour-là : « Telle est notre
destinée sur terre : lutter, par
amour, jusqu’au dernier instant.
Deo gratias ! »

Si le chrétien est toujours tenu de
concevoir “sa destinée sur terre”, sa
vie dans sa double dimension
ascétique et apostolique, comme une
“guerre de paix et d’amour”, cette
exigence vocationnelle était
particulièrement aigue à cette
période-là de l’Église et du monde.

Saint Josémaria était profondément
touché par la confusion doctrinale et
disciplinaire qui régnait en de vastes
secteurs de l’Église et, encore
davantage, de la société civile, parmi



les jeunes plus particulièrement. La «
crise post-concilaire » issue des
interprétations erronées du Concile
Vatican II, avait abouti à une
réduction temporelle du message
évangélique et marginalisé Dieu en
plaçant l’homme au centre, avec les
abus liturgiques et disciplinaires
subséquents, la multitude de
défections sacerdotales et la
progressive diminution des
vocations.

Au niveau de la société civile, la «
révolution de 68 », mélange explosif
des idées de Marx, de Freud et de
Marcuse, provoqua, surtout dans des
pays européens et américains, des
changements sociaux très
importants : la contestation de la
notion et de l’exercice de l’autorité
(aussi bien religieuse que civile ou
paternelle), le mépris de l’idée
naturelle et chrétienne du mariage et
de la famille, un faux « féminisme »
et une « libération sexuelle » absolue,



etc. À l’encontre de certains idéaux,
nobles en principe, très vite étouffés
par des tendances anarchistes
prépondérantes, surgit une
philosophie libertaire et nihiliste, où
Dieu n’avait plus de place, pas plus
que la conscience morale ni les
valeurs authentiques qui
ennoblissent la dignité de la
personne.

Josémaria avait lu pour nous son
exhortation : “Luttez jusqu’au
dernier instant” alors qu’il allait
avoir soixante-dix ans quelques jours
plus tard. Ce n’était plus le jeune
prêtre que j’avais connu à Madrid
dans ce lointain novembre 1950.
Mais la vigueur juvénile de son âme
était la même, tant et si bien qu’il
avait écrit en parlant d’une tierce
personne qui n’était indirectement
que lui-même : « Il avançait
toujours, en dépit de son âge, avec
la jeunesse mûre de l’Amour »
(Forge, n. 493)



Ceci étant, face à l’hécatombe
spirituelle dont je viens de parler et
pensant toujours aux jeunes qui la
subissaient et à ceux qui devraient
l’affronter dans le futur, comme cela
est arrivé, il nous dit : « Nous
n’allons pas rester inactifs ».
Cohérent avec sa décision de « lutter
par Amour », il nous répétait
fréquemment la consigne que l’on
trouve dans Sillon : « La tâche du
chrétien : noyer le mal en une
abondance de bien. Il ne s’agit pas
de campagnes négatives, ni d’être
anti quoi que ce soit. Au contraire :
il s’agit de vivre en s’affirmant,
pleins d’optimisme, avec jeunesse,
joie et paix, de regarder tous les
autres avec compréhension : ceux
qui suivent le Christ tout comme
ceux qui l’abandonnent ou ne le
connaissent pas. - Cependant
compréhension ne veut pas dire
abstentionnisme ni indifférence,
mais activité » (n. 864)



Et saint Josémaria, avec une prière
de demande très intense, fit un effort
formidable pour mettre en route de
très nombreuses initiatives
apostoliques partout dans le monde,
concernant surtout la formation
intégrale des jeunes: des écoles, des
universités, des maisons d’édition,
des clubs de jeunes, des écoles de
formation professionnelle, etc. En
donnant toujours la priorité à la
formation spirituelle, à la rencontre
personnelle d’amitié avec le Christ. Il
en parla dans un entretien: J’ai eu la
joie de constater que la piété
chrétienne prend chez les jeunes,
ceux d’aujourd’hui tout comme
ceux d’il y a quarante ans,
lorsqu’ils la contemplent dans une
vie sincère, lorsqu’ils
comprennent que prier c’est parler
avec le Seigneur comme l’on parle
à un père, à un ami : sans
anonymat, dans une relation
personnelle, dans un entretien à tu
et à toi, quant on s’attache à faire



résonner en leur âme ces propos
du Christ qui sont une invitation à
le trouver dans la confiance : vos
autem dixi amicos (Ioan 15, 15), Je
vous ai appelés mes amis ; quand
on fait fortement appel à leur foi
pour qu’ils voient que le Seigneur
est le même hier, aujourd’hui et
toujours (Heb 13, 8)" (Entretiens
avec mgr Escriva de Balaguer, n. 102)

C’est cet attachement à la formation
humaine et spirituelle des jeunes qui
l’encouragea à promouvoir la
préparation d’une Bible populaire
avec des commentaires doctrinaux et
ascétiques permettant de méditer
facilement la Sainte Écriture et de
fréquenter tout spécialement la
Sainte Humanité du Christ.

Il encouragea la diffusion et l’étude
de catéchismes et de livres spirituels
à la doctrine sûre et, face au
refroidissement de la vie de piété,
dans la pratique des Sacrements



surtout, il propagea la vie
eucharistique et l’amour de la
confession parmi des centaines de
milliers de jeunes.

"Cor meum vigilat", "mon coeur
veille”, l’entendions-nous dire
fréquemment et il ajoutait: « Mes
enfants, on ne tolère ni en temps
de paix, ni dans la vie militaire,
qu’une sentinelle sommeille. Mais
en temps de guerre… Nous ne
saurions nous assoupir ».

Chers amis, je suis ému à la pensée
de la grande actualité de ces
enseignements et de ces initiatives
apostoliques de saint Josémaria
lorsque je lis les propos du pape en
son message pour “Les Journées
mondiales de la Jeunesse”:

Il y a un fort courant « laïciste », qui
veut supprimer Dieu de la vie des
personnes et de la société, projetant
et tentant de créer un «paradis» sans
Lui. Or l'expérience enseigne qu'un



monde sans Dieu est un «enfer» où
prévalent les égoïsmes, les divisions
dans les familles, la haine entre les
personnes et les peuples, le manque
d'amour, de joie et d'espérance. Et,
avec des expressions familières à
saint Josémaria, le pape conseille aux
jeunes: Ecoutez le Christ comme
l'Ami véritable avec qui partager le
chemin de votre vie. Avec Lui à vos
côtés, vous serez capables d'affronter
avec courage et espérance les
difficultés, les problèmes, ainsi que
les déceptions et les échecs. [...] Dans
les Sacrements, Il se fait
particulièrement proche de nous, Il
se donne à nous. Chers jeunes,
apprenez à «voir», à «rencontrer»
Jésus dans l'Eucharistie, là où Il est
présent et proche jusqu'à se faire
nourriture pour notre chemin ; dans
le Sacrement de la Pénitence, dans
lequel le Seigneur manifeste sa
miséricorde en offrant son pardon.
[...] Connaissez-le par la lecture des
Evangiles et du Catéchisme de l'Eglise



Catholique. Entrez dans un dialogue
avec Lui par la prière, donnez-lui
votre confiance :

C’est ce que saint Josémaria n’a cessé
de dire jusqu’au jour de sa mort et
qu’il nous redit encore. Et cette
réalité me pousse à évoquer la
troisième et dernière date dont je
voulais vous parler, sans trop vous
fatiguer.

Troisième date: le 26 juin 1975

Le 22 mai, un mois avant son décès,
saint Josémaria avait écrit une note
spirituelle : “Seul un voile ténu
nous sépare de l’autre vie, on a
donc intérêt à être toujours prêt à
entreprendre gaiement ce voyage”.
(J. Herranz, En las afueras de Jericó,
p. 204). Il était bien prêt, en effet,
avec son âme toujours jeune et
gaiement abandonnée en Dieu son
Père, quand ce voile ténu fut écarté
pour lui, un peu après midi, le 26
juin 1975.



Après avoir déposé un baiser sur son
front et avoir intensément prié, à
genoux, pour recommander son âme
au Seigneur, tous ses enfants
présents à ce moment-là, nous avons
préparé avec amour la dépouille du
Père pour la déposer à Sainte-Marie-
de-la-Paix, en ce lieu sacré.

Dans la poche de sa soutane nous
avons trouvé, avec son chapelet,
deux choses dont j’aimerais parler
pour clôturer ce Symposium parce
qu’elles symbolisent bien ce dont il
parlait indirectement en se référant
à une tierce personne imaginaire : «
Il avançait toujours, en dépit de
son âge, avec la jeunesse mûre de
l’Amour » (Forge, n. 493).

Nous avons donc trouvé : un agenda
avec des notes et, cela va en
surprendre quelques uns, un sifflet
semblable plutôt à celui que le chef
de gare utilise pour faire partir les
trains qu’à celui de l’arbitre d’un



match de foot. Je parlerai d’abord de
son agenda.

Dans son message pour les
prochaines JMJ, le pape a écrit : « le
Christ n'est pas seulement un bien
pour nous-mêmes, il est le bien le
plus précieux que nous avons à
partager avec les autres ». C’est
précisément ce que fit toujours saint
Josémaria. Sur l’agenda que nous
avons trouvé dans la poche de sa
soutane où il prenait normalement
note des sentiments de l’ardent
amoureux et de l’apôtre du Christ
qu’il était, il avait écrit dans les
semaines précédentes : « J’aime le
Christ de toute la force de mon
cœur toujours jeune. Jeune à mes
73 ans ? Oui, oui, toujours jeune :
de la jeunesse du Christ qui est
éternelle ».

Il est bien connu que, lorsque bien
des années avant le Concile Vatican
II, il avait commencé à enseigner la



doctrine sur l’appel universel à la
sainteté et à l’apostolat, implicite
dans le sacrement du Baptême,
quelqu’un fit courir à Madrid le bruit
que ce très jeune prêtre était fou. Et
il commenta: “En effet, il a raison,
je suis fou, fou d’amour pour le
Christ!”

Cet amour le rendait heureux. Il nous
disait fréquemment ce qu’il a aussi
écrit: “Ce dont on a besoin pour
atteindre le bonheur ce n’est pas
une vie confortable, mais un cœur
amoureux »(Sillon, n. 79).

Ceci dit, le souci apostolique constant
qui me toucha personnellement à
vingt ans fut de conduire les jeunes
et toutes les âmes en général à
rencontrer personnellement le
Christ, à le suivre, comme cela se
passe dans l’amour humain, en
faisant les pas successifs pour arriver
à s’en éprendre et qu’il résumait
ainsi : « Chercher le Christ,



fréquenter le Christ, aimer le Christ
».

Fréquenter, connaître et aimer la
Très Sainte Humanité du Christ, du
Verbe Incarné, du Dieu-Homme qui
s’abaisse, qui nous aime et nous
cherche, qui prend sur lui le poids et
les joies du travail humain, qui se
fatigue, qui a soif et faim, qui pleure
l’ami mort, qui témoigne d’une
infinie capacité d’amour et de
miséricorde, qui nous appelle amis et
livre sa vie pour chacun de nous…
Saint Josémaria vivait et enseignait
passionnément à chercher cette
rencontre personnelle avec le Christ
qui éclairait chaque heure de sa
journée de travail, vécue avec un
dynamisme apostolique et dans un
esprit contemplatif. Une unité de vie
parfaite, dont nous sommes les
nombreux témoins.

Et le sifflet, me demanderez-vous?
Pourquoi saint Josémaria avait-il ce



sifflet ? Il était le symbole éloquent et
sympathique de la mise en branle
d’un train, il lui servait à réveiller les
âmes assoupies ou distraites et à les
mettre décidément en marche, avec
une audace juvénile et avec une
grande confiance en Dieu, à en
entraîner d’autres à l’apostolat avec
la force d’une bonne locomotive,
sans peur du brouillard ou des côtes
raides. Fréquemment, en plaisantant,
saint Josémaria sifflait dans l’oreille
de l’un d’entre nous, pour
encourager, si besoin était, notre
dynamisme apostolique.

La dernière fois que je l’ai vu faire ce
fut à l’oreille d’un de ses fils
allemand, deux ou trois jours avant
sa mort. Je m’en suis souvenu
maintenant aussi, à la lecture de
Benoît XVI, cet autre Allemand
universel, dans son message aux
jeunes :



« La culture actuelle, dans certaines
régions du monde, surtout en
Occident, tend à exclure Dieu ou à
considérer la foi comme un fait
privé, sans aucune pertinence pour
la vie sociale. Alors que toutes
valeurs qui fondent la société
proviennent de l'Evangile […] on
constate une sorte d'« éclipse de Dieu
».

Comme je vous l’ai rappelé tout à
l’heure, saint Josémaria avait
vivement perçu cette réalité : la
tendance commune du matérialisme
marxiste et du matérialisme
hédoniste à éloigner Dieu des âmes
et de la vie ordinaire des hommes. Il
souffrait de voir que, devant la
pression sociale des medias et de ce
que l’on commençait à définir
comme “politiquement correct”,
beaucoup de chrétiens adaptaient
leur vie personnelle à l’une des deux
tendances : « se laisser porter par le
courant », ou bien « s’auto-



marginaliser » de la société, en se
repliant confortablement sur eux-
mêmes, à la défensive, dans la tour
d’ivoire d’un écosystème personnel.
Saint Josémaria pensait que ce
dilemme était profondément faux
parce qu’aucune de ces deux
tendances ne correspond aux
exigences de la vocation divine à la
sainteté et à l’apostolat reçue avec la
foi chrétienne et au Baptême. De ce
fait, il s’exprimait avec des paroles
profondément actuelles, comme le
sont d’ailleurs tous ses
enseignements : “Mes enfants, n’en
doutez pas : toute sorte d’évasion
des honnêtes réalités quotidiennes
est pour vous, hommes et femmes
du monde, quelque chose d’opposé
à la volonté de Dieu. En revanche,
vous devez maintenant
comprendre avec une clarté
nouvelle que Dieu vous appelle à le
servir dans et à travers les tâches
civiles, matérielles, séculières de
la vie humaine : au laboratoire, au



bloc opératoire, à la caserne, à
l’université, à l’usine, à l’atelier,
aux champs, au foyer familial et
dans tout l’immense panorama du
travail, Dieu nous attend chaque
jour. Sachez-le bien : il y a quelque
chose de saint, de divin, caché dans
les situations les plus communes,
qu’il revient à chacun de vous de
découvrir ».

Conclusion

Très chers amis, grâce aux faits et à
l’enseignement de saint Josémaria
que j’ai évoqués à la fin de ce
symposium, j’ai tenu encore
aujourd’hui à rappeler qu’il nous
encourage à considérer et à
apprendre à découvrir, au plus grand
nombre, la beauté et la grandeur
d’avoir Dieu pour Ami, de savoir
trouver chaque jour le Christ, le
Verbe Incarné, mort et ressuscité,
non pas en marge des réalités
temporelles mais au milieu d’elles : «



Vous souvenez-vous de Jean ? C’est
à vous, les jeunes, que j’écris parce
que vous êtes courageux et que la
parole de Dieu demeure en vous et
que vous avez vaincu le démon (1 Jn
2, 14). Dieu nous presse, pour la
jeunesse éternelle de l’Église et de
l’humanité entière. Vous pouvez
faire que tout l’humain devienne
divin, comme le roi Midas
convertissait en or tout ce qu’il
touchait ! » (Amis de Dieu, n. 221).

Je dois achever mais étant donné que
vous êtes en Espagne et face aux
prochaines Journées Mondiales de la
Jeunesse, je ne veux pas le faire sans
vous rapporter un détail
sympathique que j’eus l’occasion de
vivre aux côtés du pape qui canonisa
saint Josémaria, près de Jean-Paul II,
dans sa rencontre mémorable avec
les jeunes, le 3 mai 2003, à l’aéroport
de Cuatro Vientos, à Madrid. C’est un
commentaire concernant la musique
rock, qui reflète bien, me semble-t-il,



tout ce qui se passa lors de cette
fantastique réunion dialoguée du
Pape avec des centaines de milliers
de garçons et de filles.

Une femme, policier de l’escorte qui
nous accompagna à Madrid au
retour de cette rencontre, éblouie
par le spectacle auquel elle venait
d’assister, me dit :

- « Ce pape entraîne mieux les jeunes
à sa suite que les Rolling Stones ! »

Je souris et je lui dis : « Sans blague ?
Le pape ne chante ni ne joue de la
guitare… »

Et elle me répondit, en pointant son
doigt sur son cœur : « Non. Mais
lorsqu’il parle, il fait résonner une
petite musique là-dedans».

Arrivés à Rome, j’ai un peu hésité, à
cause du rock, mais je me suis décidé
à raconter cela au pape qui me



répondit très succinctement: « Les
jeunes aiment la vérité ».

C’était parfaitement clair et ce l’est
toujours.

C’est à nous, chers amis, qu’il revient
de ne pas les décevoir et de faire en
sorte que d’autres ne les trompent
pas. Soyons bien assurés que dans ce
service au grand idéal apostolique
nous comptons toujours avec
l’intercession de saint Josémaria et
celle du serviteur de Dieu, Jean-Paul
II

Julián Card. Herranz Casado

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/un-saint-
toujours-jeune/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/un-saint-toujours-jeune/
https://opusdei.org/fr-be/article/un-saint-toujours-jeune/
https://opusdei.org/fr-be/article/un-saint-toujours-jeune/

	Un saint toujours jeune

