
opusdei.org

Très humains, très
divins (IX) : Le don
de regarder Dieu

Quelques vertus qui nous
préparent à être des âmes
contemplatives dans la vie
ordinaire.

17/12/2021

Observer avec amour et attention la
réalité : beaucoup de penseurs,
d’hommes de science ou d’artistes,
ayant cultivé l’art de la
contemplation, sont d’accord sur le
bien-fondé de cette proposition.



Découvrir la richesse de la vérité et
la beauté qui se cache derrière tout
ce qui existe, y compris là où nous ne
soupçonnons même pas qu’elle
puisse se trouver. Nous défaire de
notre prétention à tout contrôler
pour jouir de ce que nous avons
entre nos mains, spécialement de ce
qui est petit. Alors, s’il s’agit
simplement de regarder d’une façon
déterminée, comment se fait-il que
cette tâche nous semble parfois
compliquée ? Nous souhaitons
vivement apprendre à le faire,
sachant que si tout ce qui a été créé
mérite notre contemplation, à plus
forte raison le créateur dont la
beauté infinie se reflète dans toutes
les merveilles connues.

Dieu nous a créés pour la
contemplation : celle-ci sera parfaite
dans la vie future, lorsque nous
verrons face à face le créateur et que,
en lui, nous comprendrons tout
clairement et nous en jouirons.



Cependant, comme saint Josémaria le
rappelait, nous sommes appelés, déjà
maintenant, chaque jour et à chaque
instant, « à voir Dieu dans toutes les
réalités de la terre : les personnes, les
événements, ce qui est grand et ce
qui semble petit, ce qui est plaisant
ou pénible » [1]. Nous voulons
transformer tout en une louange,
une action de grâce, une réparation
et une demande. Non seulement le
train-train quotidien ne nous
empêche pas de regarder Dieu mais,
précisément, c’est la voie qui nous
sert de tremplin pour pénétrer dans
le ciel.

Alors, nous aurons ce que saint
Thomas d’Aquin définissait comme
«l’intuition simple de la vérité qui
vient de l'amour» [2], une nouvelle
façon de regarder la réalité,
indépendante de l’instruction reçue
et de la nature de l’activité. Cette
intuition est à la portée de tout le
monde, à tout moment, parce qu’elle



naît de l’amour reçu de Dieu dont
notre regard est imprégné. Tous les
saints, si différents entre eux,
savants et moins savants, se
consacrant à des tâches très variées,
ont vu grandir dans leur vie la
proximité de leur créateur. C’est
pourquoi, il faut peut-être
commencer par rappeler ces mots du
Catéchisme de l’Église Catholique : la
contemplation est un don [3]. Elle ne
s’obtient pas grâce à la vigueur de
notre volonté, à des plans et à des
stratégies. Devant les dons de Dieu,
nous devons, avant tout, nous ouvrir,
nous disposer à les accueillir, ce qui
suppose certaines vertus qui
préparent le terrain.

Courage pour ouvrir la porte

« Voici que je me tiens à la porte, et je
frappe. Si quelqu’un entend ma voix
et ouvre la porte, j’entrerai chez lui ;
je prendrai mon repas avec lui, et lui
avec moi » (Ap 2, 20). La chapelle du



Keble College de l’université
d’Oxford conserve un tableau intitulé
« La lumière du monde »
représentant ce passage de
l’Apocalypse. Jésus est habillé en roi,
portant une lanterne qui apporte un
éclairage à la maison, alors qu’il
frappe subtilement à la porte. Au sol,
les mauvaises herbes ont poussé, car
la porte restait fermée depuis
longtemps.

Le Seigneur, pour nous faire don
d’une vie contemplative, nous
demande d’ouvrir chaque jour la
porte de notre cœur, comme dans le
tableau du XIXe siècle. La réaction
d’Adam et d’Ève, nos premiers
parents, après la perte de leur
innocence, a justement été à
l’opposé : se cacher et s’obstiner à
fermer la porte pour éviter le regard
de Dieu… Tous leurs descendants
gardent quelques traces de cette
tendance. C’est peut-être la crainte
sans fondement de ce qui pourrait



nous être demandé, la peur de nous
sentir dépendants, l’incertitude
découlant de la perte du contrôle de
notre vie. Ou peut-être simplement
notre préférence pour une inertie
confortable, loin de ce qui est
spirituel, eu égard à l’effort
nécessaire pour accueillir ce don.

« D’une certaine manière, la scène de
Bethléem se répète chaque jour. Il est
possible que, non pas avec notre
bouche, mais avec nos actes, nous
ayons dit : non est locus in diversorio,
il n’y a pas de place pour toi dans
mon cœur. Ô, Seigneur, pardonne-
moi ! » [4] Par-delà d’autres obstacles
à surmonter, pouvant sembler plus
importants, tels que le manque de
temps, la sécheresse, la dispersion ou
l’indignité personnelle, cet étrange
soupçon à l’égard de Dieu est
d’habitude la mauvaise herbe à
arracher pour ouvrir la porte de
notre cœur et pouvoir ainsi partager
le regard de notre créateur.



Humilité et détachement qui nous
rendent légers

« L’oraison est un don, une grâce ;
elle ne peut être accueillie que dans
l’humilité et la pauvreté » [5]. Cela
implique, en premier lieu, la tâche
difficile d’accepter sereinement la
vérité sur nous-mêmes et sur les
autres. Nous ne pouvons pas nous
disposer à accueillir le don de
regarder les choses comme Dieu le
fait si nous portons sans cesse un
masque, si nous en inventons pour
les autres ou si nous recouvrons la
réalité de nos fantaisies, aussi
bonnes qu’elles puissent nous
sembler. Le langage de Jésus est
toujours simple et profond, il regarde
les choses telles qu’elles sont,
toujours avec miséricorde, alors que
nous, assez souvent, nous pouvons
être quelque peu compliqués,
superficiels ou nous pouvons juger
avec orgueil ce qui nous entoure.



« Si tu savais le don de Dieu et qui est
celui qui te dit : “Donne-moi à boire”
» (Jn 4, 10), dit Jésus à la Samaritaine.
À un autre moment, il a aussi
demandé à Philippe, l’apôtre : « Il y a
si longtemps que je suis avec vous, et
tu ne me connais pas » (Jn 14, 9).
L’humilité nous amène à reconnaître
que nous connaissons peu le
Seigneur et sa manière de régner
dans le monde. « Au bout des
cinquante ans, je suis comme un
enfant qui balbutie : je commence et
je recommence » [6], disait saint
Josémaria dans sa prière, peu de
temps avant son départ pour le ciel.
En évitant notre tendance à tout
vouloir dominer, malgré la pauvreté
de nos connaissances, Dieu pourra
nous révéler ce qu’il cache aux sages
et aux savants (cf. Mt 11, 25).

D’un autre côté, pour être des
contemplatifs, nous devons nous
servir des biens terrestres de telle
façon qu’ils nous aident à adhérer



aux biens éternels. Un cœur qui ne
s’attache pas aux bien matériels est
adroit pour les biens spirituels, léger
pour s’envoler vers Dieu, et ouvre
des espaces aux dons de la grâce.
Jésus, créateur et Seigneur du
monde, a vécu détaché de tout dans
un simple hameau. Il a éprouvé le
froid en hiver et la chaleur en été, il a
disposé de peu de biens dont il
prenait grand soin. En définitive, il
s’agit de ne pas mettre dans les
choses terrestres une aspiration que
Dieu seul mérite.

Cependant, si la pauvreté facilite la
contemplation, le contraire est aussi
vrai car les deux se nourrissent
réciproquement. « Quand nous
contemplons, nous découvrons chez
les autres et dans la nature quelque
chose de beaucoup plus grand que
leur utilité. […] Comme l’ont enseigné
de nombreux maîtres spirituels, le
ciel, la terre et la mer, chaque
créature possède cette capacité



iconique, cette capacité mystique de
nous reconduire au Créateur et à la
communion avec la création. […]
Celui qui contemple de cette manière
éprouve de l’émerveillement non
seulement pour ce qu’il voit, mais
également parce qu’il se sent faire
partie intégrante de cette beauté ; et
il se sent également appelé à la
préserver, à la protéger » [7]. Face à la
logique de vouloir tout garder pour
soi, nous pouvons cultiver
l’étonnement et le soin : telle est la
logique de Dieu qui contemple sa
création avec un grand amour.

Chercher la solitude bénie pour
prier

Les fonds marins abritent de
nombreuses merveilles qui ne
peuvent être vues du rivage : coraux,
plantes, poissons, de formes et de
couleurs différentes ; coquillages,
perles, voire des trésors ou des pièces
archéologiques de grande valeur.



Pour y accéder, les plongeurs portent
dans leur équipement une ceinture
de plomb. Loin d’être une gêne, elle
apporte un poids sous l’eau pour
contrer la tendance du corps à flotter
vers la surface. De même, nous avons
tous besoin d’un poids intérieur pour
plonger dans la mer de la
contemplation de Dieu, loin de la
surface et des distractions.

Pour que l’âme arrive à contempler
la nature invisible de Dieu, saint
Grégoire le Grand affirmait que le
premier degré consiste à apprendre à
se recueillir [8]. Les évangiles
montrent souvent Jésus qui prie à
l’écart en des endroits calmes. Si le
Fils de Dieu éprouvait le besoin
d’être seul à seul avec son Père, à
plus forte raison avons-nous besoin
de nous isoler. Il nous faudra perdre
la peur que le silence peut
engendrer, et alors nous chercherons
ces « quelques minutes de cette
solitude bénie, si nécessaire à la



bonne marche de ta vie intérieure » 
[9].

Au XVIe siècle, deux époux espagnols
ont demandé à saint Pierre
d’Alcantara de leur apprendre à
dialoguer avec Dieu. Parmi ses
conseils, le mystique castillan disait
que « si le temps de la prière est
court, tout est dépensé pour calmer
l’imagination et apaiser le cœur ; et
quand il est calme, la prière s’achève
juste au moment où elle était le plus
nécessaire » [10]. Pour cette raison, il
est toujours bon de se rendre à nos
pratiques de dévotion sans
précipitation, avec suffisamment de
temps, en évitant d’arriver avec « les
sens éveillés et l’âme endormie » [11].

Un régime pour savourer les
choses ordinaires

La technologie nous offre un accès
rapide à une énorme masse
d’informations et à une
communication immédiate. Nous



savons bien que, si nous sommes
négligents, cet avantage devient
mauvais conseiller pour notre
dialogue avec Dieu. Si nos sens ne
sont plus habitués qu’à cette vitesse
et à ces stimulants, lorsqu’une autre
tâche requiert une autre activité de
notre esprit, il est facile de tomber
dans la dispersion. Alors, nous
recherchons sans cesse des renforts
affectifs pour nous sentir à l’aise, en
marge de la sobriété dans les choses
ordinaires, que nous fuyons presque
d’instinct. Cette attitude pourrait
même affecter les autres, car, comme
sainte Faustine Kowalska l’explique «
les âmes les moins recueillies
(superficielles) veulent que les autres
leur ressemblent, puisqu’elles
constituent pour elles un remords
continuel » [12].

Un régime numérique sain peut nous
aider à être mieux disposés à la
prière, comme le font les athlètes qui
veulent parcourir de longues



distances : savoir se passer des
appareils électroniques à certains
moments de la semaine ; apprendre
à contempler sereinement la nature,
un paysage, une œuvre d’art ; lire un
bon livre ou regarder un bon film,
sans être interrompu par autre
chose… Ce sont toutes des activités
qui demandent un certain effort de
nos puissances. Mais, en
contrepartie, elles offrent la
récompense de découvrir des
couches plus profondes de la réalité,
elles exercent notre regard pour
pouvoir recevoir, comme un don, le
regard d’un Dieu toujours plus
proche.

En parcourant ce chemin, cependant,
nous ne devons pas nous décourager.
Ce qui plaît le plus à Dieu dans nos
moments de prière, c’est notre bon
désir de lui tenir compagnie, notre
simple présence auprès de lui,
comme celle d’un petit enfant auprès
de ses parents. Encouragés par cette



attitude filiale, nous serons capables
d’être courageux pour surmonter
l’inquiétude qui découle dans notre
prière d’un silence apparent et de la
solitude. Aucun de moyens que nous
employons en faisant notre prière ne
peut se substituer à l’élan
authentique qui vient du fait d’être
en tête-à-tête avec Dieu, de la
décision libre et discrète de lui dire
un « je t’aime » que rien ne peut
remplacer et que personne ne peut
dire à notre place.

[1]. Saint Josémaria, Méditation, 25
décembre 1973.

[2]. Cf. saint Thomas d’Aquin, Somme
théologique, II-II, q. 180, a. 3, ad 6.

[3].Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2713.

[4]. Saint Josémaria, cité dans
Salvador Bernal, Portrait du
fondateur de l’Opus Dei,



[5].Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2713.

[6]. Saint Josémaria, cité dans
Salvador Bernal.

[7]. Pape François, Audience générale,
16 septembre 2020.

[8]. Saint Grégoire le Grand, Homélies
sur Ézéchiel, II, 5, 9.

[9]. Saint Josémaria, Chemin, n° 304.

[10]. Saint Pierre d’Alcantara, Traité
sur la prière et la méditation, XII, 6.

[11]. Saint Josémaria, Chemin, n° 368.

[12]. Sainte Faustine Kowalska,
Journal, n° 147.

Pablo Edo



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/tres-humains-
et-tres-divins-ix-le-don-de-regarder-

dieu/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/tres-humains-et-tres-divins-ix-le-don-de-regarder-dieu/
https://opusdei.org/fr-be/article/tres-humains-et-tres-divins-ix-le-don-de-regarder-dieu/
https://opusdei.org/fr-be/article/tres-humains-et-tres-divins-ix-le-don-de-regarder-dieu/
https://opusdei.org/fr-be/article/tres-humains-et-tres-divins-ix-le-don-de-regarder-dieu/

	Très humains, très divins (IX) : Le don de regarder Dieu

