
opusdei.org

Transmettre ses
convictions

« La communication engendre
la culture et la culture se
transmet à travers la
communication ». Ces mots de
Saint Jean-Paul II introduisent
cet essai sur l’influence
mutuelle entre la
communication sociale et la
culture, d’un point de vue
éthique.

06/07/2021

« Les rapides transformations
technologiques déterminent



actuellement, en particulier dans le
domaine de la communication
sociale, une nouvelle condition pour
la transmission du savoir, pour la
coexistence entre les peuples, pour la
formation des styles de vie et des
mentalités. »[1] La bonne maturation
morale personnelle n’est pas
étrangère à la communication et à la
culture, qui s’expriment dans les
finalités recherchées et dans les
styles de vie socialement acceptés,
dans les lois, dans la commémoration
des événements et des personnages
du passé qui correspondent le mieux
à l’identité morale d’une société. La
culture possède ses lois propres, si
bien que les idées — et les sentiments
qu’elles suscitent — ont une
consistance et un développement
assez autonome. C’est comme si les
idées, une fois transposées et
adoptées par la culture et la
communication, se séparaient de
l’intelligence qui les a conçues et
commençaient à avoir une vie



propre, pour se développer avec une
force qui ne dépend plus que d’elles-
mêmes. Une force qui, à son tour,
dépend de sa consistance objective et
de son dynamisme intrinsèque,
distincts peut-être de l’intention des
personnes qui les ont mises en
circulation.

C’est pourquoi tous ceux qui
souhaitent contribuer à imprégner la
vie sociale de l’esprit de l’Évangile
doivent être attentifs à la relation
intime existante entre
communication et culture. Ceux qui
aspirent à intervenir positivement
dans la création et la transmission
de styles de vie et de visions de
l’homme, doivent faire attention à
la consistance et au
développement prévisible des
idées, encore plus qu’à l’intention
supposée des personnes. Une
attitude polémique, une réponse «
brillante » ou blessante peuvent faire
taire l’adversaire mais, si nous



n’avons pas compris sa question ni
apprécié la consistance de ses idées
et de leur développement possible,
nous n’aurons probablement pas
contribué à la croissance de la
culture, ni offert une alternative
culturelle valable. Dans ce cas, les
idées que nous aurons rejetées, en
réduisant au silence celui qui les a
émises, auront encore un avenir
devant elles. Ce n’est que si nous
réussissons à faire une proposition
qui retienne et dépasse ce qu’il y a de
bon et de vrai dans les idées que
nous estimons juste de combattre,
que nous exercerons une influence
réelle sur la culture.

Vérité et liberté

À plusieurs reprises, Jean Paul II a
signalé que le conflit entre vérité et
liberté sous-tend un bon nombre de
problèmes qui affectent la culture de
notre temps[2]. Benoît XVI aussi s’est
référé à cette question en soulignant



le concept de relativisme[3]. Nous
pouvons être tentés de répondre aux
positions relativistes en en montrant
la contradiction interne : celui qui
pense que toute vérité est relative
fait en réalité une affirmation
absolue et par là se contredit lui-
même. Il s’agit d’une vraie critique
mais peu efficace culturellement,
parce qu’elle ne cherche pas à saisir
les points forts qui sous-tendent les
approches relativistes, ni
comprendre la question qu’elles
essaient de résoudre.

Dans une perspective éthico-
sociale, les positions relativistes
prennent comme point de départ
le fait qu’une pluralité de projets
de vie et de conceptions du bien
existent dans la société actuelle, ce
qui semble nous placer devant une
alternative : ou bien nous
renonçons à l’idée de juger les
différents projets de vie, ou bien
nous devons abandonner l’idéal ou



le modus vivendi caractérisé par la
tolérance. En d’autres termes, un
style de vie tolérant requerrait
d’admettre que toutes les
conceptions de la vie ont la même
valeur ou, tout au moins, que
chacune d’elles a le même droit à
exister que les autres ; si quelqu’un
n’admettait pas cela, il tomberait
dans un fondamentalisme éthique et
social.

Le raisonnement est assez trompeur,
même si en apparence il se présente
comme vrai, en raison d’un fait
incontestable qui constitue son point
fort : tout au long de l’histoire, et
même de nos jours, il y a toujours eu
des gens pour opprimer violemment
le liberté des personnes et des
peuples au nom de la liberté. C’est
pourquoi, pour que le message
évangélique soit correctement
compris, il devient nécessaire
d’éviter tout propos, raisonnement
ou attitude pouvant laisser croire



qu’un chrétien cohérent sacrifie la
liberté au nom de la vérité. Si
quelqu’un donnait cette
impression, même
involontairement, il contribuerait
à consolider le présupposé
fondamental du relativisme : l’idée
que l’amour de la vérité et l’amour
de la liberté sont incompatibles, du
moins dans la pratique.

La transmission de convictions
chrétiennes et de contenus éthiques
a besoin de démontrer dans les faits,
et non seulement en paroles, qu’une
vraie harmonie existe entre vérité et
liberté. Cela requiert, d’un côté,
d’être profondément convaincu de
la valeur et de la signification de la
liberté personnelle. Mais, d’un
autre côté, cela oblige à distinguer
soigneusement le domaine éthique
du domaine politique et juridique.
Dans le premier, tout appel de
l’autorité s’adresse à la liberté ; dans



le second, le recours à la coercition
peut être légitime.

Éthique et politique

Dans les questions éthiques, la
conscience s’ouvre à la vérité qui a
un pouvoir normatif évident sur les
décisions personnelles. Ce qui est en
jeu, c’est la relation entre la
conscience personnelle et la
conception que chacun a du bien
humain, parfois en rapport avec des
principes religieux. Pour sa part, le
domaine juridique et politique se
réfère aux relations entre les
personnes ou bien entre les
personnes et les institutions qui, en
tant que régies par les lois, sont
soumises au pouvoir coercitif dont
l’État et ses représentants peuvent
légitimement user.

Ces deux domaines — éthique et
politique — sont intimement liés et
connaissent assez souvent un
développement parallèle. L’homicide



intentionnel, par exemple, est à la
fois une grave faute morale et un
crime que l’État de droit a le devoir
de poursuivre et de punir. Or, même
dans ce cas, les deux domaines
présentent des différences
significatives. Il suffit de penser, par
exemple, au pardon. Une chose est le
pardon de la faute morale, le pardon
du crime en est une autre, bien
différente : il est souhaitable que les
parents de la victime d’un homicide
pardonnent chrétiennement au
coupable, mais il ne serait pas
admissible que l’État suive
systématiquement une politique
d’impunité pour l’homicide
intentionnel. Affirmer le contraire
serait un abus idéologique ou une
atteinte grave au bien commun.

Ce genre de différences rend
nécessaire la distinction entre le plan
éthique et le plan politique en ce qui
concerne les principes moraux de
l’Évangile. Pour éviter de mauvaises



interprétations, il faut donner un
fondement éthique aux messages de
nature morale, en explicitant que
telle ou telle vérité ne prétend pas
s’imposer par le recours au pouvoir
politique de coercition. Cela est
compatible avec le fait que, pour
d’autres types de vérités éthiques,
une dimension éthico-politique ou
éthico-juridique puisse exister. Dans
ce cas, il faudra donner en plus une
justification politique ou juridique
spécifique : non seulement il faudra
démontrer que le comportement en
question est moralement erroné mais
aussi que des raisons spécifiques
existent en vertu desquelles l’État
doit l’interdire et le punir. Des
raisons qui ne sont pas identiques
aux raisons éthiques, parce que la
mission de l’État n’est pas de
poursuivre les fautes morales,
mais de promouvoir et de protéger
le bien commun, en prévenant et
en punissant les comportements
qui le lèsent (qui portent atteinte à



la sécurité publique, à la liberté et
aux droits d’autrui, aux institutions
d’intérêt social, comme la famille,
etc.).

Éthique et État

Certes, l’État promulgue parfois des
lois injustes. Dans ces cas là, le
citoyen qui a une conscience droite
devrait avoir la possibilité de les
critiquer librement. Le Concile
Vatican II a affirmé clairement le
droit et le devoir de l’Église de «
porter un jugement moral, même
en des matières qui touchent le
domaine politique, quand les
droits fondamentaux de la
personne ou le salut des âmes
l’exigent »[4].

Dans tous ces cas, il est important
d’apporter une réponse
culturellement efficace à une
disposition législative erronée. Ce
n’est pas une tâche aisée, parce qu’il
faut aller bien au-delà des



oppositions polémiques, en sachant
assumer la part de vérité de la
position contraire. Lorsque
quelqu’un doit critiquer en
conscience une intervention de l’État,
il doit montrer une fine sensibilité
envers les valeurs des institutions
démocratiques, sensibilité qui ne doit
pas être estompée par le fait,
sûrement très pénible, qu’une
institution concrète se soit comportée
de manière injuste pour une action
déterminée.

La fermeté dans les principes
éthiques doit être compatible — et
apparaître comme telle — avec la
conscience que la réalisation de
biens personnels et sociaux dans un
contexte historique, géographique ou
culturel déterminé, se caractérise par
une contingence partiellement
insurmontable. Il est fréquent que,
pour les questions pratiques, plus
d’une solution soit possible. Même
les décisions de l’Église relatives à



des choses non nécessaires doivent
être contingentes, précisément parce
qu’elles concernent une réalité
dépendant en grande partie des
circonstances qui changent avec le
temps. C’est pourquoi il est
nécessaire d’apprendre à reconnaître
que, dans ce genre de décisions, seuls
les principes imprescriptibles
expriment une dimension
permanente[5]. Personne ne peut
prétendre imposer, dans les
questions temporelles, des dogmes
qui, de fait, n’existent point[6].
Cela ne signifie pas que tout dans ce
monde soit contingent ou accidentel
ou discutable ; il s’agit plutôt de
percevoir clairement que dans les
affaires humaines, les autres
aussi peuvent avoir raison : ils
voient la même affaire que toi,
mais d’un point de vue différent,
sous une autre lumière, une autre
ombre, un autre contour. — Ce
n’est qu’en matière de foi et de
morale qu’il existe un critère



indiscutable : celui de notre Mère
l’Église[7].

L’autonomie des réalités
temporelles

Cependant, il pourrait arriver que,
sur une question éthico-sociale
donnée, la doctrine chrétienne
coïncide avec le point de vue de tous
les citoyens, ou d’une bonne partie,
qui militent légitiment dans un parti
politique déterminé. Ce genre de cas
pourrait donner lieu,
involontairement, à une situation
délicate. En effet, en proposant
certains enseignements, il pourrait
sembler que les chrétiens, et même
l’Église, soient en train de soutenir
une opinion politique et ne se
limitent pas seulement à présenter le
message de l’Évangile.

Cette confusion pourrait entraîner
l’accusation d'ingérence ou de
manque de respect envers l’État. Une
telle accusation n’est peut-être qu’un



prétexte politique, quand elle n’est
pas mal intentionnée. Cependant, il
faut en tenir compte si l’on veut
imprégner la culture de l’esprit de
l’Évangile. Il s'agit de resituer
calmement ce qui pourrait donner
cette impression. À cet égard, deux
types de considérations sont
pertinentes.

La première est que tous les citoyens,
y compris ceux qui appartiennent à
un organe législatif ou à un parti
politique, ont le droit et le devoir de
soutenir les solutions qu’ils
considèrent en conscience comme
utiles pour le bien de leur pays, en
faisant état, si possible, des raisons
qui justifient leur conviction. Chacun
est libre de consulter les livres
spécialisés qu’il estime fiables, ou
d’évoquer la question avec qui il le
souhaite. Si un citoyen peut
s’inspirer d’une théorie politique ou
économique déterminée, il peut aussi
puiser son inspiration dans la



doctrine sociale de l’Église. Les
solutions politiques se mesurent à
leur valeur intrinsèque et aux
raisons qui les justifient. S’interroger
sur les sources employées par
chaque citoyen pour former ses
convictions reviendrait à manquer
de respect pour l’autonomie de
conscience des autres. Il est facile de
voir que la radicalisation d’une telle
attitude amènerait à des prises de
position absurdes : à affirmer que,
pour souligner son caractère non
confessionnel, l’État devrait favoriser
ce que l’Église condamne : par
exemple l’esclavage.

La deuxième considération
intéressante est la nécessité d’avoir
des idées claires sur la distinction
entre la mission de l’État et celle de
l’Église. À ce propos, Benoît XVI a
proposé des indications fort utiles. La
distinction entre ce qui est à César et
ce qui est à Dieu, avec l’autonomie
correspondante des réalités



temporelles, appartient à la structure
essentielle du christianisme[8]. Il
revient à l’État de s’interroger sur la
manière de réaliser concrètement la
justice, ici et maintenant. Dans ce
domaine, la doctrine sociale de
l’Église apparaît comme une aide
qui « ne veut pas conférer à l’Église
un pouvoir sur l’État. Elle ne veut
pas même imposer à ceux qui ne
partagent pas sa foi des
perspectives et des manières d’être
qui lui appartiennent »[9].

Une telle doctrine argumente à partir
de la raison et du droit naturel et
reconnaît que la construction d’un
ordre juste de la vie sociale est une
tâche politique, qui « ne peut pas être
à la charge immédiate de l’Église.
Mais, puisque c’est en même temps
un devoir humain primordial,
l’Église a le devoir d’offrir sa
contribution spécifique, grâce à la
purification de la raison et à la
formation éthique, afin que les



exigences de la justice deviennent
compréhensibles et politiquement
réalisables. L’Église ne peut ni ne doit
prendre en main la bataille politique
pour édifier une société la plus juste
possible. Elle ne peut ni ne doit se
mettre à la place de l’État. Mais elle
ne peut ni ne doit non plus rester à
l’écart dans la lutte pour la justice.
Elle doit s’insérer en elle par la voie
de l’argumentation rationnelle et elle
doit réveiller les forces spirituelles,
sans lesquelles la justice, qui requiert
aussi des renoncements, ne peut
s’affirmer ni se développer »[10].

La réalisation de la justice est un
point où la foi et la politique se
rapprochent. C’est pourquoi une
attention poussée est requise pour
qu’aucun homme de bonne volonté
ne puisse penser que la foi
chrétienne s’identifie avec l’une ou
l’autre des opinions politiques
existantes dans la société.



Certes, la foi chrétienne a quelque
chose à dire aux différentes cultures
politiques des hommes et des
peuples. Mais la foi présuppose la
liberté et la foi se propose à la
liberté. La liberté qui doit donc être
aimée en paroles et en actes.

D'après Angel Rodriguez Luno

[1] . Saint Jean-Paul II, discours aux
participants au congrès promu par la
Conférence épiscopale italienne pour
les agents de la communication et de
la culture, 9 novembre 2002, n°2.

[2]. Cf. par exemple : Litt. enc. 
Redemptor hominis, 4 mars 1979, n°
12 ; Litt. enc. Centesimus annus, 1er

mai 1991, nos 4, 17 et 46 ; Litt. enc. 
Veritatis splendor, 6 août 1993, nos 34,
84, 87 et 88 ; Litt. enc. Fides et ratio,
14 septembre 1998, n° 90.



[3]. Cf. par exemple : Discours au
congrès diocésain de Rome sur le
thème : « Famille et communauté
chrétienne. Formation de la personne
et transmission de la Foi », 7 juin
2005 ; Discours au Corps
Diplomatique accrédité près le Saint-
Siège pour la présentation des vœux
pour la nouvelle année, 8 janvier
2007 ; Discours à une délégation de l’«
Académie des Sciences Morales et
Politiques de Paris », 10 février 2007 ; 
Discours à la session inaugurale des
travaux de la Vème Conférence générale
de l’épiscopat latino-américain et des
Caraïbes, 13 mai 2007.

[4]. Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes, n° 76.

[5]. Cf. Benoît XVI, Discours aux
cardinaux, archevêques, évêques et
prélats supérieurs de la Curie
romaine, 22 décembre 2005.

[6]. Entretiens, n° 77.



[7]. Sillon, n° 275.

[8]. Cf. Benoît XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, 25 décembre 2005, n° 28.

[9]. Ibid.

[10]. Ibid.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/transmettre-
ses-convictions/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/transmettre-ses-convictions/
https://opusdei.org/fr-be/article/transmettre-ses-convictions/
https://opusdei.org/fr-be/article/transmettre-ses-convictions/

	Transmettre ses convictions

