
opusdei.org

Thème 38. Les
neuvième et dixième
commandements du
Décalogue

Ces deux commandements
aident à vivre la sainte pureté
(le neuvième) et le détachement
des biens matériels (le dixième),
dans les pensées et les désirs.

03/01/2014

38.

Les neuvième et dixième
commandements du Décalogue



« Tu ne désireras pas la femme de
ton prochain, ni ne convoiteras sa
maison, ni sa terre, ni son serviteur,
ni sa servante, ni son bœuf, ni son
âne, ni quelque autre chose que ce
soit de ton prochain » (Dt 5,21).

Qui regarde une femme en la
désirant a déjà commis l'adultère
dans son cœur » (Mt 5,28).

1. Les péchés intérieurs

Ces deux commandements se
rapportent aux actes intérieurs qui
correspondent aux péchés contre les
sixième et septième
commandements, que la tradition
morale met au nombre des péchés
intérieurs. Au positif, ils aident à
vivre la pureté (le neuvième) et le
détachement des biens matériels (le
dixième) dans les pensées et les
désirs, selon les paroles du Seigneur :
« Heureux les cœurs purs car ils
verront Dieu » et « heureux les



pauvres en esprit, car le Royaume
des Cieux est à eux » (Mt 5,8 et 3).

La première question à laquelle il
faudrait apporter une réponse
consiste à se demander dans quelle
mesure parler de péchés intérieurs a
un sens. En d'autres termes,
pourquoi qualifier de négatif un acte
de l'intelligence et de la volonté qui
ne se traduit pas au concret par une
action répréhensible ?

La réponse n'est pas évidente,
puisque dans les listes de péchés que
nous propose le Nouveau Testament,
figurent pour l'essentiel des actes
extérieurs, comme l'adultère, la
fornication, l'homicide, l'idolâtrie, la
sorcellerie, les litiges, la colère...
Toutefois dans ces mêmes catalogues
on trouve encore cités, comme
péchés, certains actes intérieurs
(envie, mauvaise convoitise, avarice)
[1].



Jésus lui-même explique que c'est du
cœur de l'homme que procèdent « les
mauvaises pensées, les meurtres,
l'adultère, la fornication, le vol, le
faux témoignage, le blasphème...
» (Mt 15,19). Aussi, dans le domaine
de la chasteté, il enseigne que «
quiconque regarde une femme en la
désirant est déjà adultère dans son
cœur » (Mt 5,28). De ces textes
découle une importante connotation
morale, dans la mesure où ils laissent
entendre à quel point la source des
actions humaines, et donc de la
bonté ou de la perversité de la
personne, est à trouver dans les
désirs du cœur, dans ce que la
personne « veut » et choisit. La
perversité de l'homicide, de
l'adultère, du vol, ne réside pas
principalement dans le côté physique
de l'action ou dans ses conséquences
(qui jouent un rôle important), mais
dans la volonté, dans le cœur de
l'homicide, de l'adultère, du voleur,
qui, au moment de choisir cette



action précise, la veut. Il se
détermine dans une direction
opposée à l'amour du prochain, et,
pour autant, à l'amour de Dieu.

La volonté se dirige toujours vers un
bien, mais en l'occurrence, il est
question d'un bien apparent, de
quelque chose qui, ici et maintenant,
ne peut pas s'ordonner
rationnellement au bien de la
personne dans son ensemble. Le
voleur veut quelque chose qu'il
considère comme un bien, mais
comme cet objet appartient à autrui,
il est impossible que le choix de se
l'approprier puisse être ordonné à
son bien comme personne, ou, ce qui
revient au même, à la finalité de sa
vie. En ce sens, l'acte extérieur n'est
pas nécessaire pour déterminer la
volonté positivement ou
négativement. Celui qui désire voler
un objet, même si pour une raison ou
pour une autre il ne peut le faire, a 



mal agi. Il a fait un acte intérieur de
volonté contre la vertu de justice.

La bonté et la perversité de la
personne se réalisent dans la
volonté, et, donc, au sens strict, il
faudrait employer ces catégories
pour faire référence aux désirs
(voulus, acceptés), non pas aux
pensées. En parlant de l'intelligence,
on emploie d'autres catégories,
comme vrai ou faux. Quand le
neuvième commandement interdit
les « pensées impures », il ne fait pas
référence aux images, ou à la pensée
en elle-même, mais au mouvement
de la volonté qui accepte la
délectation désordonnée qu'une
certaine image (intérieure ou
extérieure) lui provoque[2].

Les péchés internes peuvent se
diviser en :

- « mauvaise pensée » (délectation
morose) : c'est la représentation
imaginaire d'un acte peccamineux



sans intention de le réaliser. C'est un
péché mortel si la matière en est
grave et si l'on cherche ou si l'on
consent à s'y délecter ;

- « mauvais désir » : désir intérieur et
générique d'une action
peccamineuse dans laquelle la
personne se complaît. Il ne coïncide
pas avec l'intention de le réaliser (qui
implique toujours un vouloir
efficace), même si en bien des cas il
s’accomplirait si certains motifs ne
freinaient la personne (conséquences
de l'action, difficulté de sa
réalisation, etc.) ;

- « joie peccamineuse » : c'est la
complaisance délibérée dans une
action mauvaise et réalisée par soi
ou par autrui. Elle renouvelle le
péché dans l'âme.

Les péchés intérieurs, en eux-mêmes,
ont d'ordinaire une gravité moindre
que les péchés extérieurs
correspondants, puisque l'acte



extérieur manifeste généralement
une volonté plus intense.
Néanmoins, en fait, ils sont plus
dangereux, surtout pour les
personnes qui cherchent à
fréquenter et aimer Dieu, dans la
mesure où :

- ils se commettent avec plus de
facilité. Il suffit en effet que la
volonté consente. Les tentations
peuvent être plus fréquentes

- on leur prête moins attention,
puisque, parfois par ignorance et
parfois par une certaine complicité
avec les passions, on ne veut pas les
reconnaître comme péchés, au moins
véniels si le consentement a été
imparfait.

Les péchés intérieurs peuvent
déformer la conscience, par exemple
quand on admet le péché véniel
intérieur de manière habituelle ou
avec une certaine fréquence,
quoique l'on veuille éviter le péché



mortel. Cette déformation peut
conduire à des manifestations
d'irritabilité, à des manquements à la
charité, à un esprit critique déplacé,
à se résigner à avoir de fréquentes
tentations sans lutter tenacement
contre, etc.[3] Dans certains cas, cette
déformation peut amener même à ne
pas vouloir reconnaître les péchés
intérieurs, en les dissimulant par des
raisons qui n'en sont pas et qui,
chaque fois, contribuent à confondre
un peu plus la conscience. En
conséquence de cela, l’amour propre
se développe facilement, naissent des
inquiétudes, l'humilité et la sincère
contrition se font plus coûteuses, et
l'on peut finir dans un état de
tiédeur.

Dans la lutte contre les péchés
intérieurs, il est très important de ne
pas laisser le champ libre aux
scrupules[4].



Sont d'une aide précieuse dans la
lutte contre les péchés intérieurs :

- la fréquence des sacrements, qui
nous donnent ou augmentent en
nous la grâce, et nous guérissent de
nos misères quotidiennes ;

- la prière, la mortification et le
travail, en cherchant sincèrement
Dieu ;

- l'humilité, qui nous permet de
reconnaître nos misères sans
désespérer de nos erreurs, ainsi que
la confiance en Dieu, en sachant qu'il
est toujours prêt à pardonner ;

- l’exercice de la sincérité avec Dieu,
avec nous-mêmes dans la direction
spirituelle, en soignant
particulièrement l'examen de
conscience.

2. La purification du cœur



Les neuvième et dixième
commandements considèrent les
mécanismes intimes qui sont à la
racine des péchés contre la chasteté
et la justice et, au sens large, de tout
péché[5]. Pour le dire de façon
positive, ces commandements
invitent à agir avec droiture
d'intention et pureté de cœur. Aussi
ont-ils une grande importance, car ils
ne se contentent pas de considérer
l’extérieur des actions, mais la source
d'où elles proviennent.

Ces dynamismes intérieurs sont
fondamentaux dans la vie morale
chrétienne, où les dons de l'Esprit
Saint et les vertus sont modulées par
les dispositions de la personne. En ce
sens les vertus morales, qui sont
proprement des dispositions de la
volonté et des autres appétits à
œuvrer pour le bien, ont une grande
importance. Considérant ces
éléments, il est possible de bannir
une certaine caricature de la vie



morale comme simple lutte pour
éviter les péchés. Il n'est que de
découvrir l'immense panorama
positif d'effort pour croître dans la
vertu en purifiant son cœur, que
comporte toute existence humaine,
et en particulier celle du chrétien.

Les neuvième et dixième
commandements se rapportent plus
particulièrement aux péchés
intérieurs contre les vertus de
chasteté et de justice. Ils se trouvent
bien caractérisés dans le texte de
l'Écriture qui parle de « trois espèces
de désir immodéré ou de
concupiscence : la convoitise de la
chair, la convoitise des yeux, l'orgueil
de la vie (1 Jn 2,16) » (Catéchisme,
2514). Le neuvième commandement
traite de l'emprise de la convoitise de
la chair ; le dixième, de la convoitise
du bien d'autrui. En d'autres termes,
ces deux commandements
interdisent de se laisser entraîner,



consciemment ou volontairement
par ces convoitises.

Ces tendances désordonnées ou
concupiscence consistent en la « lutte
que ‘la chair’ mène contre ‘l'esprit’.
Elles découlent de la désobéissance
du premier péché » (Catéchisme,
2515). Depuis le péché originel, nul
n'est exempt de la concupiscence, à
l'exception de Notre Seigneur Jésus-
Christ et de la Très Sainte Vierge.

Quoique la concupiscence en elle-
même ne soit pas péché, elle incline
au péché, et y mène quand elle ne se
soumet pas à la raison illuminée par
la foi, avec l'aide de la grâce. Si l'on
oublie que la concupiscence existe, il
est facile de penser que toutes les
tendances qui se vivent sont «
naturelles » et qu'il n'y a pas de mal à
se laisser guider par elles. Nombreux
sont ceux qui se rendent compte que
c’est faux lorsqu’il s’agit de la
violence : ils reconnaissent qu'il ne



faut pas se laisser conduire par cette
impulsion, mais la dominer, parce
qu'elle n'est pas « naturelle ». Mais
quand il s'agit de la pureté, ils ne le
reconnaissent plus et disent qu'il n'y
a rien de mal à se laisser mener par
un stimulus « naturel ». Le neuvième
commandement nous aide à
comprendre qu'il n'en est pas ainsi,
puisque la concupiscence a faussé la
nature, et que ce que l'on
expérimente comme naturel est,
souvent, conséquence du péché et il
faut le dominer. On pourrait en dire
de même de la soif immodérée de
richesses, ou cupidité, à laquelle se
réfère le dixième commandement.

Il est important de reconnaître ce
désordre qui a été causé en nous par
le péché originel et par nos péchés
personnels, étant donné qu'une telle
reconnaissance :

- nous incite à prier : Dieu seul nous
remet le péché originel qui a donné



son origine à la concupiscence. De la
même façon, c'est uniquement avec
son aide que nous arriverons à
vaincre cette tendance désordonnée ;
la grâce de Dieu guérit notre nature
des blessures du péché (en plus de
l'élever à l'ordre surnaturel) ;

- nous enseigne à aimer toute la
création, puisqu'elle est née bonne
des mains de Dieu ; ce sont nos désirs
désordonnés qui font un mauvais
emploi des biens créés.

3. Le combat pour la pureté

Avoir un cœur pur, c'est avoir une
façon sainte de sentir. Avec l'aide de
Dieu et notre effort personnel, nous
arrivons à être de plus en plus "purs
de cœur" : pureté dans les pensées et
dans les désirs.

Quant au neuvième commandement,
le chrétien parvient à cette pureté
avec la grâce de Dieu et à travers la
vertu et le don de la chasteté, de la



pureté d'intention, de la pureté du
regard et de la prière[6].

La pureté du regard ne se borne pas à
repousser la contemplation d'images
clairement inconvenantes. Elle exige
au contraire une purification de
l'emploi de nos sens externes qui
nous conduit à regarder le monde et
les autres de façon surnaturelle. Il
s'agit d'une lutte positive qui permet
à l'homme de découvrir la véritable
beauté de toute la création et, de
façon particulière, la beauté de ceux
qui ont été façonnés à l'image et à la
ressemblance de Dieu[7].

« La pureté demande la pudeur.
Celle-ci est une partie intégrante de
la tempérance. La pudeur préserve
l'intimité de la personne. Elle désigne
le refus de dévoiler ce qui doit rester
caché. Elle est ordonnée à la chasteté,
dont elle atteste la délicatesse. Elle
guide les regards et les gestes en
conformité avec la dignité des



personnes et de leurs relations
» (Catéchisme, 2521).

4. La pauvreté du cœur

« Le désir du bonheur véritable
dégage l'homme de l'attachement
immodéré aux biens de ce monde,
pour s'accomplir dans la vision et
dans la béatitude de Dieu
» (Catéchisme, 2548). « La promesse
de voir Dieu dépasse toute béatitude.
Dans l'Écriture, voir, c'est posséder.
Celui qui voit Dieu a obtenu tous les
biens que l'on peut concevoir[8]. »

Les biens matériels sont bons comme
moyens, mais ne sont pas des fins. Ils
ne peuvent remplir le cœur de
l'homme, qui est fait pour Dieu et ne
se satisfait pas du bien-être matériel.

« Le dixième commandement
proscrit l'avidité et le désir d'une
appropriation sans mesure des biens
terrestres ; il défend la cupidité
déréglée née de la passion



immodérée des richesses et de leur
puissance. Il interdit encore le désir
de commettre une injustice par
laquelle on nuirait au prochain dans
ses biens temporels » (Catéchisme,
2536).

Le péché est aversion de Dieu et
conversion aux créatures.
L'attachement aux biens matériels
alimente radicalement ladite
conversion, et conduit à la cécité de
l'esprit et à l'endurcissement du
cœur. « Si quelqu'un jouissant des
richesses du monde voit son frère
dans la nécessité et lui ferme ses
entrailles, comment l'amour de Dieu
demeurerait-il en lui? » (1 Jn 3,17). La
soif désordonnée de biens matériels
est contraire à la vie chrétienne : on
ne peut servir Dieu et les richesses
(cf. Mt 6,24 ; Lc 16,13).

L'importance exagérée que l'on
accorde aujourd'hui au bien-être
matériel, au-dessus de nombreuses



autres valeurs, n'est pas signe de
progrès humain. Il est synonyme
d’un rapetissement et d'un
avilissement de l'homme, dont la
dignité est d’être une créature
spirituelle appelée à la vie éternelle
comme fils de Dieu (cf. Lc 12,19-20).

« Le dixième commandement exige
de bannir l'envie du cœur humain
» (Catéchisme, 2538). L'envie est un
péché capital. « Elle désigne la
tristesse éprouvée devant le bien
d'autrui » (Catéchisme, 2539). De
l'envie peuvent découler bien
d'autres péchés : haine, médisance,
dénigrement, désobéissance, etc.

L'envie suppose un refus de charité.
Pour lutter contre l'envie, il nous faut
vivre la vertu de la bienveillance qui
nous porte à désirer le bien des
autres comme manifestation de
l'amour que nous leur portons. La
vertu de l'humilité nous aide aussi
dans cette lutte, car on ne peut pas



oublier que l'envie procède souvent
de l'orgueil (cf. Catéchisme, 2540).

Pablo Requena

Bibliographie de base

Catéchisme de l'Église Catholique,
2514-2557.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, Homélie « Car ils
verront Dieu », dans Amis de Dieu,
175-189 ; Homélie « Le détachement »,
dans Amis de Dieu, 110-126.

[1] Cf. Ga 5,19-21 ; Rm 1, 29-31 ; Col
3,5. Saint Paul après avoir appelé à
s'abstenir de la fornication, écrit : «
que chacun sache garder son corps
en sainteté et en honneur, sans
affection libidineuse, comme les
gentils qui ne connaissent pas Dieu



[...], puisque Dieu ne nous a pas
appelés à l'impureté, mais à la
sainteté » (1 Th 4,3-7). Il souligne
l'importance des affections qui sont
l'origine des actions, et il fait voir la
nécessité de la purification pour la
sainteté.

[2] De la sorte, on entendra
facilement la différence qu'il y a
entre « sentir » et « consentir », pour
ce qui est d'une passion déterminée
ou un mouvement de la sensibilité.
C'est uniquement lorsque la volonté
consent que l'on peut parler de péché
(au cas où la matière est
peccamineuse).

[3] « Tu patauges dans les tentations,
tu te mets en danger, tu joues avec la
vue et avec l'imagination, tes
conversations portent sur… des
sottises. — Et ensuite tu t'effraies que
les doutes, les scrupules, les troubles,
la tristesse et le découragement te
harcellent. — Accorde-moi que tu es



peu conséquent avec toi-même
» (Saint Josémaria, Sillon, 132).

[4] « Ne t’inquiète pas, quoi qu’il
advienne, aussi longtemps que tu ne
consens pas. — Car la volonté seule
peut ouvrir la porte du cœur et y
introduire ces choses exécrables
» (Saint Josémaria, Chemin, 140 ; cf. 
ibid. 258).

[5] « Le dixième commandement
porte sur l'intention du cœur ; il
résume, avec le neuvième, tous les
préceptes de la Loi » (Catéchisme,
2534).

[6] « Avec la grâce de Dieu, il y
parvient :

- par la vertu et le don de chasteté, car
la chasteté permet d'aimer d'un cœur
droit et sans partage.

- par la pureté d'intention, qui
consiste à viser la fin véritable de
l'homme : d'un œil simple, le baptisé



cherche à trouver et à accomplir en
toute chose la volonté de Dieu (cf. Rm
12, 2 ; Col 1, 10) ;

- par la pureté du regard, extérieur et
intérieur ; par la discipline des
sentiments et de l'imagination ; par le
refus de toute complaisance dans les
pensées impures qui inclinent à se
détourner de la voie des
commandements divins ‘la vue
éveille la passion des insensés’ (Sg
15,5) ;

- par la prière » (Catéchisme, 2520).

[7] « Les yeux ! C'est par eux que bien
des iniquités entrent dans l'âme. —
Que d'expériences ‘à la David’ !... —
Si vous surveillez vos regards, vous
aurez assuré la garde de votre cœur
» (Saint Josémaria, Chemin, 183). «
Mon Dieu ! Dans tout ce que je vois,
je trouve grâce et beauté : alors, à
toute heure par Amour, je
maîtriserai mes regards » (Saint
Josémaria, Forge, 415).



[8] Saint Grégoire de Nysse, 
Orationes de beatitudinibus, 6 : PG 44,
1265A. Cf. Catéchisme, 2548.

Pablo Requena

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/theme-38-les-
neuvieme-et-dixieme-commandements-

du-decalogue/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/theme-38-les-neuvieme-et-dixieme-commandements-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-be/article/theme-38-les-neuvieme-et-dixieme-commandements-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-be/article/theme-38-les-neuvieme-et-dixieme-commandements-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-be/article/theme-38-les-neuvieme-et-dixieme-commandements-du-decalogue/

	Thème 38. Les neuvième et dixième commandements du Décalogue

