
opusdei.org

Thème 2 : Le
pourquoi de la
Révélation

Il existe chez l'homme un désir
naturel d'atteindre une pleine
connaissance de Dieu,
connaissance dont il n’a pas la
capacité sans l'aide de Dieu.
Dieu s'est révélé comme un être
personnel et trine à travers «
l'histoire du salut » dans la
Bible. Par cette révélation Dieu
veut offrir aux hommes la
possibilité de vivre en
communion avec Lui, afin qu'ils
puissent participer à ses biens
et à sa vie et atteindre ainsi le
bonheur.



02/10/2022

1. Le pourquoi de la Révélation

Il existe chez l'homme un désir
naturel de parvenir à une pleine
connaissance de Dieu. Cette
connaissance, cependant, ne peut
être atteinte par les seules forces
humaines, car Dieu n'est pas une
créature matérielle ou un
phénomène sensible dont nous
pouvons avoir l'expérience. Certes
l'homme peut obtenir certaines
certitudes sur Dieu à partir des
réalités créées et de son propre être,
mais ces voies nous donnent une
connaissance plutôt limitée de Lui et
de sa vie. Il existe même des
difficultés considérables pour
atteindre cette certitude. Par
conséquent si Dieu ne sortait pas de
son mystère et ne révélait pas son
être à l'homme, la situation de ce



dernier serait semblable à celle que,
selon certains auteurs médiévaux,
saint Augustin a connue autrefois.

L'anecdote est assez célèbre. Un jour,
saint Augustin se promenait au bord
de la mer, retournant dans son esprit
la doctrine de Dieu et le mystère de
la Trinité. À un moment donné, il a
levé les yeux et a vu un petit garçon
qui jouait sur le sable. Il a vu l'enfant
courir vers la mer, remplir d'eau un
petit récipient, revenir à l'endroit où
il était auparavant et vider l'eau dans
un trou. Après avoir observé ce
processus plusieurs fois, le saint est
devenu curieux, s'est approché du
garçon et lui a demandé : « Bonjour,
que fais-tu ? » Ce à quoi le petit
garçon a répondu : « Je prends toute
l'eau de la mer et je vais la mettre
dans ce trou ». « Mais c'est
impossible », lui a dit le saint. Ce à
quoi le garçon répondit : « C’est
encore plus impossible d'essayer de
faire ce que tu fais : comprendre



dans ton petit esprit le mystère de
Dieu ».

Dieu, cependant, n'a pas laissé
l'homme dans cette situation. Il
voulait se révéler, c'est-à-dire se
manifester, sortir de son mystère et
ôter le « voile » qui nous empêchait
de savoir qui Il est et comment Il est.
Il ne l'a pas fait pour satisfaire notre
curiosité, ni en communiquant
simplement un message sur Lui-
même, mais Il s'est révélé en venant
à la rencontre des hommes –
notamment en envoyant son Fils
dans le monde et par le don de
l'Esprit Saint – et en les invitant à
entrer dans une relation d'amour
avec Lui. Il voulait révéler sa propre
intimité, traiter les gens comme des
amis et des enfants bien-aimés, les
rendre pleinement heureux par son
amour infini.

Le désir d'accomplissement et le désir
de salut qui sont inscrits dans notre



condition humaine ne peuvent être
satisfaits par quelque chose de
terrestre. Cependant, la révélation de
Dieu, le don qu’Il fait de Lui-même
en donnant son amour infini, a la
capacité de remplir le cœur humain
de façon surabondante, en le
comblant d'un bonheur bien plus
grand que ce que l'homme lui-même
est capable de désirer ou d'imaginer :
comme l'écrivait saint Paul aux
Corinthiens : « ce que l’œil n’a pas
vu, ce que l’oreille n’a pas entendu,
ce qui n’est pas venu à l’esprit de
l’homme, ce que Dieu a préparé pour
ceux dont Il est aimé » (1 Co 2, 9). La
Révélation « n’est pas quelque chose
qui vient se superposer à notre
humanité, mais elle est
l’accomplissement des aspirations les
plus profondes, de ce désir de l’infini
et de plénitude qui demeure au plus
profond de l’être humain, et l’ouvre à
un bonheur qui n’est pas momentané
et limité, mais éternel »[1].



2. La Révélation dans l'histoire du
salut

Selon le Concile Vatican II, la
Révélation répond à un plan, à un
projet qui se développe à travers
l'intervention de Dieu dans l'histoire
humaine. Dieu prend l'initiative et
intervient dans l'histoire à travers
certains événements (comme l'appel
à la foi du patriarche Abraham, la
libération des Israélites d'Égypte,
etc.), et ordonne ces événements de
manière à ce qu'ils expriment le salut
qu'Il veut donner à l'humanité. Dieu
lui-même communique le sens
profond de ces événements, leur
signification pour le salut, à des
hommes choisis par Lui, qu'Il rend
témoins de cette action divine. Par
exemple, Moïse et Aaron ont été les
témoins des miracles que Dieu a
accomplis pour forcer le Pharaon
d'Égypte à laisser partir le peuple
d'Israël, et ainsi le libérer de
l'esclavage. De cette façon, Dieu a



dévoilé et réalisé une étape de son
plan, Il a ouvert les chemins prévus
par Lui dans sa sagesse éternelle
pour que les gens sachent qu'être
avec Dieu signifie liberté et salut.
Cette étape a été suivie d'autres
étapes et d'autres événements
salvateurs, c'est pourquoi nous
parlons d'une « histoire du salut » de
Dieu avec l'humanité.

Cette « histoire du salut » est
racontée dans l'Ancien Testament, et
plus précisément dans les livres
initiaux (principalement la Genèse et
l'Exode) et dans les livres historiques
de l'Ancien Testament (16 livres, dont
le livre de Josué, les deux livres de
Samuel et les livres des Rois).
L'histoire du salut culmine dans un
grand événement : l'Incarnation du
Fils de Dieu, un événement situé à un
moment particulier de l'histoire
humaine et marquant la plénitude
du dessein de Dieu.



L'Incarnation est un événement tout
à fait unique. Ici, Dieu n'intervient
pas dans l'histoire comme
auparavant à travers certains
événements et paroles transmis par
des hommes choisis, mais Il entre
Lui-même dans « l'histoire », c'est-à-
dire qu'Il se fait homme et devient le
protagoniste interne de cette histoire
humaine pour la guider et la
ramener au Père de l'intérieur, avec
sa prédication et ses miracles, avec
sa passion, sa mort et sa
résurrection. Avec l'envoi final de
l'Esprit Saint promis à ses disciples.

Dans l'histoire du salut qui culmine
dans la vie du Christ et l'envoi de
l'Esprit Saint, Dieu nous révèle non
seulement son propre mystère mais
aussi son projet pour nous. C'est un
plan grand et beau parce que nous
avons été choisis par Dieu, avant
même la création du monde, dans le
Fils, Jésus-Christ. Nous ne sommes
pas le fruit du hasard mais d'un



projet né de l'amour de Dieu qui est
un amour éternel. Notre relation
avec Dieu n'est pas seulement due au
fait qu'Il nous a créés, et notre
finalité n'est pas épuisée par le
simple fait que nous existons dans le
monde ou que nous faisons partie
d'une histoire. Nous ne sommes pas
seulement des créatures de Dieu, car
dès l'instant où Dieu a pensé à nous
créer, Il nous a regardés avec les
yeux d'un Père et nous a destinés à
être ses fils adoptifs : les frères et
sœurs de Jésus-Christ, son Fils
unique. C'est pourquoi notre racine
ultime est cachée dans le mystère de
Dieu, et seule la connaissance de ce
mystère, qui est un mystère d'amour,
nous permet de déchiffrer la raison
ultime de notre existence.

Le Compendium du Catéchisme
résume ces idées comme suit : « Dans
sa bonté et dans sa sagesse, Dieu se
révèle à l’homme. Par les
événements et par ses paroles, il se



révèle lui-même ainsi que son
dessein de bienveillance qu’il a établi
de toute éternité dans le Christ en
faveur des hommes. Ce dessein
consiste à faire participer, par la
grâce de l’Esprit Saint, tous les
hommes à la vie divine, pour qu’ils
soient fils adoptifs en son Fils unique
» (no 6).

3. Le Dieu personnel et le Dieu
trine

Les livres de l'Ancien Testament
préparent à la révélation plus
profonde et plus décisive de Dieu qui
a lieu dans le Nouveau Testament.
Cette préparation présente Dieu
avant tout comme le Dieu de
l'Alliance, c'est-à-dire le Dieu qui
prend l'initiative de choisir un
peuple – Israël – afin d'établir avec
lui une alliance d'amitié et de salut.
Dieu n'attend aucun bénéfice pour
Lui-même de ce pacte. Il n'a besoin
de rien parce qu'Il est un être



transcendant, c'est-à-dire infini,
éternel, omnipotent et totalement au-
dessus du monde ; néanmoins, Il
propose son alliance par pure
bienveillance parce que cette
alliance est bonne pour le bonheur
d'Israël et celui du monde entier. Par
conséquent, le Dieu qui nous est
présenté dans l'Ancien Testament est
pleinement supérieur et
transcendant au monde et, en même
temps, intimement lié au monde, à
l'homme et à son histoire. Dans sa
propre majesté, Il reste inaccessible,
mais son amour le rend
immensément proche des hommes. Il
est souverainement libre dans ses
décisions et, en même temps,
entièrement engagé dans celles-ci.

Tout cela donne à Dieu un caractère
fortement personnel, car c'est le
propre de la personne de décider, de
choisir, d'aimer, de se manifester aux
autres. Nous, les gens, manifestons
notre personnalité et notre caractère



par nos paroles et par nos actions. À
travers elles, les autres apprennent à
nous connaître : nous révélons notre
façon d'être. Et Dieu fait de même.
Dans l'Ancien Testament, Dieu se
révèle avant tout par ses paroles.
Nous trouvons souvent des
expressions dans lesquelles Dieu se
réfère à Lui-même à la première
personne. Par exemple : « Je suis le
Seigneur ton Dieu, qui t’ai fait sortir
du pays d’Égypte, de la maison
d’esclavage » (Ex 20, 2). D'autres fois,
c'est le prophète qui communique les
paroles que Dieu lui a adressées : «
Ainsi parle le Seigneur : Je me
souviens de la tendresse de tes
jeunes années » (Jr 2,2). Et, à côté des
paroles, les actes : « Dieu se souvint
de Rachel, il l’exauça et la rendit
féconde » (Gn 30,22), « Ce jour-là, le
Seigneur, Dieu de l’univers, appelait
à pleurer, à se lamenter » (Is 22,12)
Des paroles et des actes qui
s'éclairent mutuellement, qui
révèlent la volonté de Dieu et qui



cherchent à guider le peuple élu vers
la véritable source de vie qu’Il est
Lui-même.

Le Nouveau Testament contient une
nouveauté surprenante par rapport à
l'Ancien Testament. Les Évangiles
montrent que Jésus appelle Dieu «
mon Père » de manière exclusive et
intransmissible. Il existe une relation
unique et très singulière entre le
Père et Jésus, qui ne peut être
exprimée uniquement en termes
humains et temporels. Les paroles et
les actes de Jésus indiquent
également qu'il n'est pas un simple
homme, et bien que Jésus n'ait jamais
prétendu être Dieu, il a clairement
montré qu'il l'était par ses paroles et
ses actes. Les apôtres ont donc
proclamé dans leurs écrits que Jésus
est le Fils éternel de Dieu qui s'est fait
homme pour nous et pour notre
salut. De plus Jésus a révélé non
seulement sa relation étroite avec le
Père mais aussi celle du Saint-Esprit



avec le Père et avec lui-même.
L'Esprit Saint est « Esprit du Père
» (Jn 15,26-27), « Esprit du Fils » (Gal
4,6), « du Christ » (Rm 8,11), ou
simplement « Esprit de Dieu » (1 Co
6,11). Ainsi, le caractère personnel de
Dieu qui se manifestait dans l'Ancien
Testament est présenté dans le
Nouveau Testament avec une
dimension surprenante : Dieu existe
en tant que Père, Fils et Esprit.

Cela ne signifie évidemment pas
qu'ils sont trois dieux, mais qu'ils
sont trois personnes distinctes dans
l'unité du Dieu unique. On le
comprend mieux en considérant les
noms des personnes, car ils évoquent
une relation d'intimité profonde
entre elles. Chez les hommes, il est
naturel que la relation père-fils soit
une relation d'amour et de confiance.
Au plan divin cet amour et cette
confiance sont si totaux que le Père
est totalement intime avec le Fils et,
vice versa, le Fils avec le Père. De



même, la relation entre chacun et
son propre esprit est une relation
d'intimité. Nous nous rencontrons si
souvent dans les profondeurs de
notre conscience, nous y scrutons
nos pensées et y sondons nos
sentiments : ainsi nous nous
connaissons intérieurement. De la
même manière, l'Esprit Saint est Dieu
qui connaît le cœur de Dieu, Il est
Lui-même le mystère de cette
intimité réciproque du Père et du
Fils. Tout cela nous amène à une
conclusion : Dieu est un mystère
d'Amour. Non pas d'un amour vers
l'extérieur, vers les créatures, mais
d'un amour intérieur, entre les
personnes divines. Cet amour est si
fort en Lui que les trois personnes
sont une seule réalité, un seul Dieu.
Un théologien du XIIe siècle, Richard
de Saint-Victor, pensant à la Trinité, a
écrit que « pour exister, l'amour a
besoin de deux personnes, pour être
parfait il doit être ouvert à une
troisième » (De Trinitate, III.13). Le



Père, le Fils et le Saint-Esprit ont la
même dignité et la même nature : Ils
sont tous trois un seul Dieu, un seul
mystère d'amour.

4. l'appel à la communion et à la
foi

Un document du Concile Vatican II
résume le but de la Révélation : « le
Dieu invisible s’adresse aux hommes
en son surabondant amour comme à
des amis, il s’entretient avec eux
pour les inviter et les admettre à
partager sa propre vie » (Dei Verbum,
2). L'objectif est d'offrir aux
personnes la possibilité de vivre en
communion avec Lui afin qu'elles
puissent participer à ses biens et à sa
vie. La Révélation concerne le
bonheur et la vie de chaque homme
et de chaque femme.

La question se pose de savoir
comment cette révélation de Dieu
parvient à chaque personne, quels
sont les instruments que Dieu utilise,



ou quels moyens Il emploie pour
faire savoir aux hommes qu'ils ont
été appelés à une communion
d'amour et de vie avec leur Créateur.
La réponse à ces questions est
double.

D'une part, il faut noter que le Christ
a fondé l'Église pour poursuivre sa
mission dans le monde. L'Église est
intrinsèquement évangélisatrice et sa
tâche est d'apporter la Bonne
Nouvelle de l'Évangile à toutes les
nations et à toutes les époques de
l'histoire, afin que, par la
prédication, les hommes puissent
connaître la Révélation de Dieu et
son plan de salut. Mais l'Église ne
remplit pas cette tâche seule. Le
Christ, son Seigneur et Fondateur, est
en effet celui qui continue à diriger
l'Église depuis sa place au ciel auprès
du Père. L'Esprit Saint, qui est l'Esprit
du Christ, conduit et anime l'Église
pour qu'elle porte son message aux
hommes. Ainsi, l'œuvre



d'évangélisation de l'Église est
vivifiée par l'action de la Trinité.

D'autre part, il est vrai que les
circonstances historiques ne
permettent pas toujours à l'Église de
réaliser efficacement cette tâche
d'évangélisation. Les obstacles à la
diffusion de l'Évangile ne manquent
pas, et c'est pourquoi, à chaque
époque, il y a des personnes – parfois
nombreuses – qui ne reçoivent pas
en fait la Bonne Nouvelle de l'appel à
la communion avec Dieu et au salut.
Elles ne parviennent pas à connaître
la foi de manière significative parce
qu’elles ne reçoivent pas l'annonce
du salut. Cela ne signifie pas pour
autant qu'elles n'ont aucun contact
avec la Révélation chrétienne car
l'action de l'Esprit Saint n'est limitée
par aucune circonstance : Lui, qui est
Dieu, peut inviter chacun à des
formes de communion avec Lui qui
se font présentes dans la conscience
et qui plantent dans le cœur une



graine de Révélation. Par
conséquent, il n'y a personne qui ne
reçoive de Dieu l'aide et
l'illumination nécessaires pour
atteindre la communion avec Lui.
Mais dans ces cas où la prédication
de l'Église et le témoignage d'une vie
chrétienne authentique n'ont pu être
reçus, la relation avec Dieu est
généralement confuse et
fragmentaire, et n'est clarifiée et
perfectionnée que lorsque le
message du salut est perçu et que le
baptême est reçu.

Jusqu'à présent, nous avons presque
toujours parlé de la Révélation
comme d'une invitation de Dieu à la
communion avec Lui et au salut.
Mais quel est le rôle de l'homme, et
comment accepte-t-il le salut que
Dieu offre lorsqu'Il appelle les
hommes à être enfants de Dieu en
Jésus-Christ ? La réponse est donnée
dans le Catéchisme de l'Église
catholique au no 142 : « La réponse



appropriée à cette invitation est la foi
». Et qu'est-ce que la foi et comment
l'obtenir ?

La foi n'est pas une simple confiance
humaine en Dieu, ni une opinion
plus ou moins convaincue sur
quelque chose. Parfois, nous utilisons
le verbe « croire » dans le sens de «
penser ou avoir une opinion sur
quelque chose ». Par exemple, « je
crois qu'il va pleuvoir aujourd'hui »,
ou « je crois que ce qui lui arrive est
temporaire ». Dans ces exemples, il y
a des raisons de penser que quelque
chose est vrai, mais en réalité, nous
ne pouvons pas être sûrs que ce sera
le cas. Lorsque nous parlons de « foi
» dans la religion chrétienne, nous
parlons de quelque chose de
différent.

La foi est une lumière intérieure qui
vient de Dieu et qui touche notre
cœur, l'incitant à reconnaître sa
présence et son action. Lorsque, par



exemple, quelqu'un dans un
territoire de mission entre en contact
avec le christianisme grâce au travail
d'un missionnaire, il peut arriver
qu'il soit intéressé et fasciné par ce
qu'il entend. Dieu l'éclaire et lui fait
percevoir que tout cela est très beau,
que cela donne vraiment un sens à sa
vie, qu'il découvre ce sens qu'il
cherchait peut-être sans succès
jusqu'alors. Cette personne a non
seulement entendu un discours qui a
du sens, mais elle a aussi reçu une
lumière qui la rend heureuse,
joyeuse, parce que des horizons de
sens se sont ouverts à elle et qu'elle
n'aurait peut-être pas cru possibles.
C'est pourquoi elle accueille avec joie
ce qu'elle a entendu, le sens de sa vie
qui lui parle de Dieu et d'un grand
amour, et elle est certaine que là se
trouve la clé de son existence, dans
ce Dieu qui l'a créée, qui l'aime et
l'appelle au salut. Cette lumière est
un don, une grâce de Dieu, et la



réponse que cette lumière a fait
fructifier dans l'âme, c'est la foi.

La foi est donc quelque chose d'à la
fois divin et humain, elle est action
divine dans l'âme et ouverture de
l'homme à cette action divine : un
acte d'adhésion au Dieu qui se révèle.
Le Concile Vatican II résume cette
idée lorsqu'il affirme que « pour
exister, cette foi requiert la grâce
prévenante et adjuvante de Dieu,
ainsi que les secours intérieurs du
Saint-Esprit qui touche le cœur et le
tourne vers Dieu, ouvre les yeux de
l’esprit et donne à tous la douce joie
de consentir et de croire à la vérité
» (Dei Verbum, 5).

En raison de sa dimension humaine,
la foi est un acte de l'homme. Un acte
libre. En effet, il peut arriver que la
même prédication d’un missionnaire
pousse certains à faire un acte de foi
et pas d'autres. Dieu, qui connaît les
cœurs, éclaire chacun selon ses



dispositions, et l'homme est toujours
libre d'accepter ou de refuser
l'invitation aimante de Dieu,
d'accepter Jésus comme Seigneur de
sa vie ou de le rejeter. Ce dernier
risque cependant de perdre le
bonheur terrestre et éternel.

La foi est aussi un acte de confiance
car on accepte d'être guidé par Dieu,
on accepte que le Christ soit le
Seigneur qui montre par sa grâce le
chemin de la liberté et de la vie.
Croire, c'est se donner avec joie au
projet providentiel que Dieu a pour
chacun de nous et qui nous conduit à
vivre en bons enfants de Dieu en
Jésus-Christ. Croire nous fait avoir
confiance en Dieu comme le
patriarche Abraham a eu confiance,
comme la Vierge Marie a eu
confiance.



Bibliographie de base

- Catéchisme de l'Église catholique, nos

50-73

- pape François, Encyclique Lumen
Fidei, n° 2-37

- Benoît XVI, « L'année de la foi :
qu'est-ce que la foi ? », Audience,
24/10/2012.

- Benoît XVI, « L'année de la foi. Les
étapes de la révélation », Audience,
5/12/2012.

Lectures recommandées

- Jutta Burgraff, Théologie
fondamentale, Le Laurier, Paris 2004,
chaps. III et VII.

- Cat. Egl. Cath. n° 74-100 ; 142-184

- Rino Fisichella, La Révélation, Cerf,
1989.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__PF.HTM
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121024.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121024.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121205.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121205.html
https://editions-lelaurier.com/fr/theologie/316-theologie-fondamentale.html
https://editions-lelaurier.com/fr/theologie/316-theologie-fondamentale.html
https://editions-lelaurier.com/fr/theologie/316-theologie-fondamentale.html
https://editions-lelaurier.com/fr/theologie/316-theologie-fondamentale.html
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__PK.HTM


- René Latourelle, Théologie de la
Révélation, Desclée, 1966.

- Jean-Yves Lacoste, Dictionnaire
critique de théologie, PUF, 2007.

[1] Benoît XVI, Audience, 5 décembre
2012.

Antonio Ducay

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/theme-2-le-
pourquoi-de-la-revelation/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/theme-2-le-pourquoi-de-la-revelation/
https://opusdei.org/fr-be/article/theme-2-le-pourquoi-de-la-revelation/
https://opusdei.org/fr-be/article/theme-2-le-pourquoi-de-la-revelation/

	Thème 2 : Le pourquoi de la Révélation

