
opusdei.org

Thème 12.
L'Incarnation

Jésus est le Fils unique de Dieu
qui s'est fait homme pour notre
salut. Il est Dieu parfait et
homme parfait : il a pris notre
condition matérielle et
corporelle, soumise à de
nombreuses nécessités, pour
nous sauver de nos péchés.
Sainte Marie est vraiment la
Mère de Dieu parce que celui
qu'elle a conçu comme homme,
par l'action de l'Esprit Saint,
n'est autre que le Fils éternel du
Père.



12/10/2022

L'identité de Jésus dans le Nouveau
Testament

Les Évangiles nous racontent
l'histoire de Jésus et c'est le
fondement de toute la doctrine
christologique. La christologie n'est
rien d'autre que la réflexion sur qui
est Jésus et ce qu'il est venu faire
dans le monde.

Cette réflexion trouve son point de
départ dans les écrits du Nouveau
Testament : les Évangiles, les lettres
de saint Paul et de saint Jean, et les
autres textes. Ils s’interrogent à la
fois sur Jésus et sur son importance
pour l'humanité. Et ils partent d'une
conviction très importante : celle que
Jésus ne peut pas être seulement un
homme. En effet, dans les années qui
ont suivi la Résurrection, les



premiers chrétiens vénéraient le
nom de Jésus, le louaient, lui
chantaient des hymnes et se
réunissaient le dimanche pour
célébrer l'Eucharistie en sa mémoire.

Tout cela était assez logique si on
prenait la vie de Jésus dans son
ensemble. À la lumière des récits des
Évangiles, on voit que Jésus s'est
considéré comme l'unique
représentant de Dieu dans le monde,
revendiquant (même de manière
humble et naturelle) des
prérogatives divines telles que le
pardon des péchés, la réforme de la
parole que Dieu avait donnée au
peuple par l'intermédiaire de Moïse,
ou l'exigence d'un amour absolu
pour sa personne ; en outre, il a
confirmé tout cela par des miracles
importants, comme la résurrection
de Lazare qui a montré sa
domination et son pouvoir sur les
éléments cosmiques, les hommes et
les démons ; il s'est ressuscité Lui-



même et, du trône du Père, il a
envoyé le Saint-Esprit. Tout cela
signifiait aussi que Jésus avait
accompli les promesses que Dieu
avait faites à Israël pour les temps
ultimes et définitifs : la promesse
d'établir un Royaume qui durerait
toujours, dont Lui, Jésus, était le Roi-
Messie trônant dans les cieux. Jésus
ne pouvait pas être un simple
homme, aussi saint qu'on puisse
l'imaginer.

Cette conviction se heurtait
cependant à une question
fondamentale : quelle était la
relation de Jésus à Dieu ? Il n'était
pas facile pour les premiers chrétiens
de répondre à cette question. Ils
confessaient qu'il n'y avait qu'un seul
Dieu, mais ils se rendaient également
compte que Jésus avait agi et parlé
comme s'il était Dieu Lui-même. Le
problème était alors très clair : peut-
on dire que Jésus est Dieu, mais dans
quel sens ? Cela ne veut-il pas dire



confesser deux dieux ? Ce dernier
point était une absurdité, car ils
étaient également convaincus,
comme tous les Juifs, qu'il n'y a –
qu'il ne peut y avoir – qu'un seul
Dieu. Quelle est donc la relation de
Jésus avec le Dieu d'Israël ?

Cette réflexion aboutira
progressivement à des solutions
satisfaisantes. Déjà dans les lettres de
saint Paul, nous voyons que l'apôtre
utilise diverses manières d'exprimer
la divinité de Jésus, sans le confondre
avec Dieu le Père et sans affirmer
deux dieux. Par exemple, dans la
première lettre aux Corinthiens, il
écrit : « Pour nous, au contraire, il n’y
a qu’un seul Dieu, le Père, de qui tout
vient et vers qui nous allons ; et un
seul Seigneur, Jésus Christ, par qui
tout vient et par qui nous vivons » (1
Co 8, 6). Il utilise cette expression, «
un seul Dieu et un seul Seigneur »,
qui met concrètement sur le même
plan Dieu le Père et le Christ, puisque



dans l'Ancien Testament « Seigneur »
était « le nom le plus habituel pour
désigner la divinité même du Dieu
d'Israël » (Catéchisme, no 446). « En
attribuant à Jésus le titre divin de
Seigneur », dit le Catéchisme de
l'Église Catholique, « les premières
confessions de foi de l’Église
affirment, dès l’origine (cf. Ac 2,
34-36), que le pouvoir, l’honneur et la
gloire dus à Dieu le Père conviennent
aussi à Jésus (cf. Rm 9, 5 ; Tt 2, 13 ; Ap
5, 13) parce qu’il est de « condition
divine » (Ph 2, 6) » (Catéchisme, no

449).

Cela est encore plus clair dans
l'Évangile de Jean qui, dès le début,
distingue clairement Dieu le Père du
Verbe de Dieu qui était en Dieu dès le
commencement et était Dieu lui-
même (cf. Jn 1, 1). Jésus, dit Jean, est
le Verbe incarné qui s'est fait homme
et est venu dans le monde pour notre
salut. Cette Parole existait avant le
temps et la création, et n'est donc pas



créée. Il a toujours été la Parole du
Père et est donc distinct du Père,
même s'il est en relation avec lui.
C'est un texte important, dans lequel
Jean répond au problème de savoir
comment dire que Jésus est Dieu sans
dire qu'il y a deux dieux. Ce Verbe,
pense Jean, est divin comme le Père
lui-même, mais il ne peut être
considéré comme un second Dieu car
il est complètement relatif au Père.
Cela ouvre la voie à une
considération du Dieu unique
comme une trinité de personnes : le
Père, le Fils et l'Esprit. Ainsi, dans le
Nouveau Testament, le Dieu d'Israël
ouvre son intimité et se révèle
comme Amour, Amour qui réalise
l'unité parfaite des trois personnes
divines.

L'identité de Jésus à la lumière des
conseils christologiques

Au cours des siècles qui ont suivi
l'ère apostolique, l'Église a précisé sa



connaissance de Jésus et l'a
approfondie sur la base de ce que le
Nouveau Testament avait affirmé. La
diffusion de l'évangélisation a mis
l'Évangile en contact avec le monde
non-juif, et en particulier avec la
pensée grecque, qui admettait une
pluralité de dieux à des degrés
divers.

Dans ce contexte, on pouvait aboutir
à considérer Jésus comme un second
Dieu, inférieur au Père et capable de
changer et de s'incarner
(contrairement au Père qui serait
immuable). C'est bien la proposition
d'Arius contre laquelle le Concile de
Nicée a réagi en 325 (cf. Catéchisme,
no 465). Lors de ce concile a été
élaboré ce que nous récitons chaque
dimanche dans le Credo, à savoir que
Jésus est « Dieu, né de Dieu, lumière,
née de la lumière, vrai Dieu, né du
vrai Dieu. Engendré non pas créé, de
même nature que le [consubstantiel
au] Père ». Il en ressort que le Père et



le Fils partagent la même divinité
unique et ont la même dignité.

Un siècle plus tard, un autre
problème important fut soulevé : si
Jésus est Dieu, comment peut-il être à
la fois homme et Dieu ? L'expérience
nous dit qu'un homme est un
individu et que Dieu est aussi un être
distinct et individuel. Comment
peuvent-ils être une seule réalité ?
Lorsque nous pensons au Christ, ne
s'agit-il pas plutôt de deux êtres
distincts et pourtant profondément
unis d'une certaine manière ? La
proposition du patriarche de
Constantinople, Nestorius, allait dans
ce sens. Pour lui, Dieu et l'homme
Jésus forment une unité car ils
agissent toujours en parfaite
conjonction. De même qu'un cheval
au galop et le cavalier qui le conduit
agissent conjointement, ils se
conforment l'un à l'autre, bien qu'il
s'agisse en réalité de deux êtres
distincts qui forment une seule et



même figure. À partir de cette
approche, Nestorius en concluait que
Jésus était né, avait vécu en
Palestine, était mort sur la croix, etc.,
mais on ne pouvait pas dire la même
chose de Dieu. Le Verbe éternel est
immuable et ne peut pas naître
comme un être humain. Par
conséquent, on ne peut pas non plus
dire que Marie est la mère de Dieu,
mais seulement la mère de l'homme
Jésus.

Le problème de cette thèse était
qu'elle ne garantissait pas vraiment
que le Christ était un seul être, une
seule réalité vivante, comme nous le
voyons dans les Évangiles. Le Concile
d'Éphèse, en 431, s'y opposa en
affirmant que la deuxième personne
de la Trinité, le Verbe de Dieu, s'était
fait chair, c'est-à-dire qu'il avait fait
sienne une nature humaine, comme
s'il l'intégrait à lui-même (cf.
Catéchisme, no 446). C'est pourquoi il
était un seul être et non deux réalités



distinctes, plus ou moins unies,
comme le soutenait Nestorius. Par le
nom de « Jésus », nous entendons le
Verbe, une fois qu'il a fait sienne la
nature humaine, une fois qu'il s'est
fait homme. Cette doctrine est
connue sous le nom d'union
hypostatique (parce que l'humain est
intégré à la personne préexistante du
Verbe = à l'hypostase du Verbe). Elle
fut formulée au Concile d'Éphèse.

Cependant, certains comprirent mal
cette doctrine et pensèrent que
l'élément humain dans le Christ,
absorbé comme il l'était dans la
personne divine, était alors dissous
dans celle-ci. Ainsi, l'élément humain
en Jésus perdait toute sa consistance.
Pour surmonter cette erreur, vingt
ans plus tard, un autre concile
œcuménique, qui se tint dans la ville
de Chalcédoine, reformula l'idée
éphésienne d'une manière quelque
peu différente : Jésus est une seule
personne, dit le Concile, mais il existe



de deux façons : en tant que Dieu
éternellement et en tant qu'homme
dans le temps. Il est le vrai Dieu et le
vrai homme, le Dieu parfait et
l'homme complet et entier. De là, les
conciles ultérieurs ont précisé la
doctrine de Chalcédoine et en ont tiré
certaines conséquences, par
exemple, que Jésus a une véritable
volonté humaine, puisqu'il est
vraiment homme. Et en tant
qu'homme, il a accompli l'œuvre de
notre salut.

L'Incarnation

Au-delà des questions historiques, ce
qui est fondamental pour la doctrine
de l'incarnation c'est la présence
personnelle du Fils de Dieu dans
l'histoire. Par ses paroles et ses gestes
humains, nous apprenons à
connaître le Fils de Dieu et, d'une
certaine manière, nous comprenons
comment est Dieu lui-même. Et ce
que nous voyons, surtout, c'est que



Dieu est Amour, un amour fort,
capable de donner sa vie pour nous.

L'Incarnation est l'œuvre du Dieu
trinitaire. Le Père envoie son Fils
dans le monde, c'est-à-dire que le Fils
entre dans le temps et fait sienne la
substance humaine, l'humanité, que
l'Esprit Saint fait naître dans le sein
virginal de Marie avec sa
coopération et son consentement.
Ainsi, le Verbe de Dieu, qui existait
éternellement, commence aussi à
exister en tant qu'homme dans
l'histoire.

La présence dans l'histoire du Fils de
Dieu est aussi proximité du Père et
de l'Esprit Saint, car en Jésus et par
Lui les autres personnes divines se
font également connaître des
hommes. Saint Jean, en particulier, a
insisté sur ces aspects : la venue de
Jésus révèle les traits intimes et
inaccessibles de l'Être divin, de sorte
que Celui que « personne n'a jamais



vu » (Jn 1,18) se manifeste dans la vie
du Christ, le Fils Unique incarné. Le
Christ montre dans ses gestes, dans
ses affections et ses paroles, sa
relation avec le Père et avec les
hommes, la bienveillance de Dieu
envers les créatures et la valeur et le
sens de la réalité terrestre.

Jésus est donc le Fils unique de Dieu
qui s'est fait homme pour notre salut.
Il est aussi le porteur de l'Esprit
Saint, son temple et sa demeure dans
l'histoire, et c'est pourquoi il est aussi
appelé Christ, l'Oint. Certes, d'autres
personnages de l'ancien Israël
étaient oints d'huile à l'occasion de
leur vocation ou de leur mission
particulière et pour signifier la
présence en eux de l'Esprit divin,
mais l'onction de Jésus est beaucoup
plus radicale, car elle découle de sa
propre constitution d'homme, du
mystère de l'Incarnation. Jésus vient
dans le monde pleinement oint par
l'Esprit, et donc tout en lui évoque la



présence divine et reflète la pureté et
la spiritualité de la réalité du ciel.

Et cette présence radicale de l'Esprit
le remplit aussi de grâce et de dons
surnaturels qu'il déploie dans ses
actions, pleines de justice et de bonté,
et qui inspirent ses paroles,
impérieuses ou douces, mais toujours
pleines de sagesse et de vie. Tout en
Jésus révèle aux hommes l'amour de
Dieu et cet amour qui remplit son
cœur humain, se déverse sur la
réalité qu'il rencontre, sur tout ce
que le péché a abîmé, pour le
restaurer et le ramener au Père.

La connaissance et la volonté
humaine de Jésus

Nous avons déjà dit que Jésus est un
Dieu parfait et un homme parfait.
Naturellement, parce qu'il est Dieu, il
a une connaissance éternelle et
intemporelle de toutes choses, mais
une fois devenu homme, sa
connaissance de la réalité suit les



voies propres à la manière de
connaître de l'homme, c'est-à-dire
que Jésus, comme nous, connaît aussi
la réalité extérieure à travers des
expériences, des images, des
concepts, etc. qui se forment dans
son esprit humain. En s'incarnant, le
Christ n'a pas voulu contourner les
lois de la nature et il a donc dû lui
aussi apprendre beaucoup de choses
comme tout être humain : il a appris
à parler, à lire, à travailler, à
connaître peu à peu les éléments
nécessaires à la vie pratique, et il a
dû aussi apprendre beaucoup de
choses de la religiosité d'Israël qui lui
a été enseignée principalement par
Marie et Joseph.

L'esprit humain du Christ, comme
toute intelligence humaine, était
limité. Cependant, cela ne signifie
pas que le Seigneur n'avait pas une
connaissance au-delà de ce qui est
possible à l'expérience ou à la
science humaine ordinaire : une



connaissance surnaturelle. Les
Évangiles montrent, par exemple,
que Jésus avait prévu la trahison de
saint Pierre et celle de Judas. Dans
ces cas et dans d'autres cas
similaires, il s'agissait d'intuitions qui
se présentaient à l'esprit humain du
Christ comme le fruit d'une
inspiration divine.

Cependant, la connaissance la plus
importante et la plus profonde que
Jésus eut dans sa vie sur terre était
celle de son Dieu Père. Cette
connaissance était aussi
profondément surnaturelle et
constituait une dimension
permanente de sa vie et de son
intimité, car sa Personne était
éternellement unie au Père – Il est le
Fils Unique du Père – et son
humanité avait été assumée
(intégrée) dans sa Personne. Ainsi,
Jésus faisait l'expérience, dans sa
conscience humaine, de sa parfaite
unité avec le Père. Il était pleinement



conscient d'être le Fils de Dieu,
envoyé dans le monde pour sauver
l'humanité.

Le Compendium du Catéchisme de
l'Église catholique a résumé la
connaissance humaine du Christ de
la manière suivante : « Le Fils de
Dieu a assumé un corps animé par
une âme humaine raisonnable. Avec
son intelligence humaine, Jésus a
appris beaucoup par l’expérience.
Mais aussi comme homme, le Fils de
Dieu avait une connaissance intime
et immédiate de Dieu son Père. Il
pénétrait également les pensées
secrètes des hommes et connaissait
pleinement les desseins éternels qu’il
est venu révéler » (no 90).

Jésus avait également une véritable
volonté humaine et était un homme
pleinement libre. Il était libre en
premier lieu parce qu'il n'était pas
soumis à ce désordre intérieur qui
procède en nous du péché originel, et



qui nous amène à céder facilement
aux trois convoitises – la convoitise
du monde, la convoitise des yeux et
la convoitise de la chair – et à en être
esclaves. L'Esprit Saint avait façonné
son humanité dès le début dans le
sein de Marie et a toujours été
pleinement présent dans sa vie par la
suite. Mais dans un sens plus
profond, Jésus était libre parce que
ses actions étaient toujours motivées
par l'amour de son Père et de la
mission qui lui avait été confiée. Il
désirait à tout moment accomplir la
volonté du Père, et l'amour de l'Esprit
Saint dans son cœur remplissait ses
actes de justice et de charité. C'est
pourquoi, comme l'a dit le Concile
Vatican II, Jésus est toujours pour
nous le modèle de ce qu'est l'homme
(cf. Gaudium et Spes, no 22).

Cette grande liberté du Christ s'est
manifestée de multiples façons : il ne
s'est pas laissé conditionner par les
personnes, les circonstances ou toute



forme de peur, et ne s'est pas plié aux
barrières culturelles de la société de
son temps dans laquelle les justes
méprisaient les pécheurs et
cherchaient à ne pas se mêler à eux.
Jésus, au contraire, mangeait avec
des pécheurs et a même choisi
certains disciples, comme Matthieu,
dans des milieux qui n’étaient pas
socialement bien vus. Il n'a eu aucun
problème à rompre avec les
légalismes inutiles, même s'ils étaient
répandus à son époque, ni à se
mettre en colère et à renverser les
tables des marchands qui violaient la
dignité sacrée du Temple ; il ne s'est
pas laissé conditionner par sa
famille, ni par les structures de
pouvoir, il n'a eu aucun scrupule à
affronter les pharisiens et à
dénoncer ce qu'ils faisaient de mal ;
et, surtout, il n'a eu aucun problème
à donner volontairement sa vie pour
nous. Nous voyons donc que Jésus
avait une grande liberté, qui lui
permettait de toujours choisir ce qui



était bon pour les gens, ce qui était
agréable pour le Père.

En tout cela, Jésus réalisait par sa
volonté humaine ce qu'il avait
éternellement décidé avec le Père et
le Saint-Esprit. Les actions du Christ
ont fait entrer l'amour et la
miséricorde de Dieu pour l'humanité
dans le domaine de l'histoire.

La valeur du mystère de
l'Incarnation

Lorsque nous récitons dans le Credo
« il s’est incarné par l’œuvre du
Saint-Esprit dans le sein de la Vierge
Marie »[1], nous affirmons que
l'humanité assumée par le Verbe est
vraie et réelle, fruit de la chair d'une
femme, et que par conséquent il est
l'un de nous et appartient à notre
race. S'il n'en était pas ainsi, Il
n'aurait pas un cœur et une âme
humaine, Il ne pourrait pas souffrir
et mourir, et il n'y aurait pas de
résurrection. C'est pourquoi le



mystère de l'Incarnation est la base
et le présupposé de tous les autres
mystères de la vie de Jésus.

Le Verbe a pris notre condition
matérielle et corporelle, soumise à de
nombreux besoins, afin de nous
sauver de nos péchés et de nous
ramener dans la maison de Dieu
notre Père, puisque Dieu nous a
créés pour être ses enfants adoptifs.
Cette œuvre de salut, le Seigneur
l'accomplit dans toutes ses actions, y
compris dans ces années de jeunesse
(ce qu'on appelle la « vie cachée » du
Christ) sans manifestations
particulièrement publiques.

Tous les actes de Jésus réalisent notre
rédemption parce que, en les vivant
de manière juste et équitable,
agréable au Père, il nous permet
aussi de les vivre de cette manière, et
nous ouvre ainsi la voie. Les Pères de
l'Église aimaient dire que Jésus, en
faisant sienne notre nature, l'avait



guérie et purifiée. Nous pouvons
prolonger cette idée en disant que
notre Seigneur a purifié la vie
ordinaire, en la faisant sienne ; il l'a
transformée en quelque chose
d'agréable à Dieu. Comme le disait
saint Josémaria : « En grandissant et
en vivant comme l'un d'entre nous,
Jésus nous révèle que l'existence
humaine, nos occupations courantes
et ordinaires, ont un sens divin
» (Quand le Christ passe, no 14). De sa
place au ciel, Jésus ressuscité nous
donne sa grâce pour que nous
puissions découvrir dans nos tâches
quotidiennes l'amour que Dieu a
pour nous, et qu'ainsi elles
deviennent pour nous un chemin de
sanctification. Ainsi, Jésus, avec sa
vie même, est notre chemin, qui nous
conduit au Père.

En plus de leur valeur rédemptrice,
toutes les œuvres de Jésus ont
également une valeur révélatrice,car
elles nous montrent l'amour de Dieu



pour nous, et une valeur 
récapitulative, car elles réalisent le
plan de Dieu pour l'humanité et
établissent la souveraineté de Dieu,
son royaume, dans le monde.

Marie, mère de Dieu et de l'Église

La Vierge Marie a été prédestinée à
être la Mère de Dieu dès l'éternité en
même temps que l'Incarnation du
Verbe.

« Pour être la Mère du Sauveur,
Marie "fut pourvue par Dieu de dons
à la mesure d’une si grande
tâche" (Lumen Gentium 56)
» (Catéchisme,490). À l'Annonciation,
l'archange Gabriel la salue comme «
pleine de grâce » (Lc 1, 28). Avant que
le Verbe ne s'incarne, Marie était
déjà, par sa correspondance aux
dons divins, pleine de grâce. Le
Seigneur lui a donné ces dons
spéciaux de grâce parce qu'il la
préparait à être sa Mère. Guidée par
eux, elle a pu donner son libre



consentement à l'annonce de sa
vocation (cf. Catéchisme, 490), rester
pure de tout péché personnel (cf.
Catéchisme, 493) et se donner
pleinement au service de l'œuvre
rédemptrice du Fils.

Elle-même a été rachetée dès sa
conception : « C’est ce que confesse le
dogme de l’Immaculée Conception,
proclamé en 1854 par le pape Pie IX : 
La bienheureuse Vierge Marie a été,
au premier instant de sa conception,
par une grâce et une faveur singulière
du Dieu Tout-Puissant, en vue des
mérites de Jésus-Christ Sauveur du
genre humain, préservée intacte de
toute souillure du péché originel (DS
2803) » (Catéchisme, 491).

Marie est vraiment la Mère de Dieu
parce que « celui qu’elle a conçu
comme homme du Saint-Esprit, [...]
n’est autre que le Fils éternel du
Père, la deuxième Personne de la
Sainte Trinité » (Catéchisme, 495).



Marie a toujours été vierge. Depuis
les temps anciens, l'Église confesse
dans le Credo et célèbre dans sa
liturgie Marie « comme la 
Aeiparthenos, " toujours vierge " (cf. 
Lumen Gentium 52) » (Catéchisme,
499 ; cf. Catéchisme, 496-507). Cette
foi de l'Église se reflète dans
l'ancienne formule : « Vierge avant
l'accouchement, pendant
l'accouchement et après
l'accouchement ». « Dès les
premières formulations de la foi (cf.
DS 10-64), l’Église a confessé que
Jésus a été conçu par la seule
puissance du Saint-Esprit dans le sein
de la Vierge Marie, affirmant aussi
l’aspect corporel de cet événement :
Jésus a été conçu "de l’Esprit Saint
sans semence virile" (Cc. Latran en
649 : DS 503) » (Catéchisme, 496).
Marie était également vierge en
couches, car Jésus, à sa naissance, a
consacré sa virginité (cf. Catéchisme,
499). Et elle est également restée
vierge après la naissance de Jésus.



Marie a été élevée au Ciel. « Enfin la
Vierge immaculée, préservée par
Dieu de toute atteinte de la faute
originelle, ayant accompli le cours de
sa vie terrestre, fut élevée corps et
âme à la gloire du ciel, et exaltée par
le Seigneur comme la Reine de
l’univers, pour être ainsi plus
entièrement conforme à son Fils,
Seigneur des seigneurs, victorieux du
péché et de la mort[2] » (Catéchisme
966). Son Assomption est une
anticipation de la résurrection des
autres chrétiens. (Cf. Ibid.).

Marie est la Mère du Rédempteur.
C'est pourquoi sa maternité divine
implique aussi sa coopération au
salut de l'humanité : « Marie, [...]
épousant à plein cœur, sans que nul
péché ne la retienne, la volonté
divine de salut, se livra elle-même
intégralement, comme la servante du
Seigneur, à la personne et à l’œuvre
de son Fils, pour servir, dans sa
dépendance et avec lui, par la grâce



du Dieu tout-puissant, au mystère de
la Rédemption » (Lumen Gentium, n.
56). Cette coopération se manifeste
principalement dans sa maternité
spirituelle. Elle est vraiment notre
mère dans l'ordre de la grâce et
coopère à la naissance à la vie de la
grâce et au développement spirituel
des fidèles. De plus, du haut du ciel,
elle veille sur nous comme notre
mère, nous procurant par son
intercession multiple les grâces de
Dieu dont nous avons besoin pour
notre vocation chrétienne et notre
salut (cf. Catéchisme, 969).

Marie est le type et le modèle de
l'Église : « la Vierge Marie est pour
l’Église le modèle de la foi et de la
charité. Par-là elle est "membre
suréminent et absolument unique de
l’Église" (Lumen Gentium 53), elle
constitue même "la réalisation
exemplaire" (…) de l’Église (Lumen
Gentium 63) » (Catéchisme, 967). Paul
VI, le 21 novembre 1964, a



solennellement nommé Marie Mère
de l'Église, afin de souligner
explicitement la fonction maternelle
que la Vierge exerce sur le peuple
chrétien.

On comprend, au vu de ce qui
précède, que la piété de l'Église
envers la Sainte Vierge soit un
élément intrinsèque du culte
chrétien. La Sainte Vierge « est
légitimement honorée par l’Église
d’un culte spécial » (Catéchisme, 971),
ce qui se manifeste par les
nombreuses fêtes, mémoires
liturgiques et pratiques de piété que
nous, catholiques, lui consacrons.

Bibliographie de base

- Catéchisme de l'Église catholique, n° 
430-534

- ID., n 721-726

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P1F.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P1X.HTM


- ID., n° 963-975

- Jean-Paul II, Je crois en Jésus-Christ.
Catéchèse sur le Credo (II).

Bibliographie recommandée

- Vicente Ferrer, Jésus-Christ, notre
Sauveur, Laurier, 2005.

- Joseph Grifone,Des Évangiles à
Jésus-Christ, Tempora, 2007.

- Antonio O. Delclos, Mère de Dieu et
notre Mère, Laurier, 2004.

[1] NdT : Cf. Credo du Peuple de Dieu
(Saint Paul VI)

[2] Lumen Gentium 59 ; cf. la
proclamation du dogme de
l’Assomption de la Bienheureuse
Vierge Marie par le Pape Pie XII en
1950 : DS 3903)

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P26.HTM


Antonio Ducay

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/theme-12-
lincarnation/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/theme-12-lincarnation/
https://opusdei.org/fr-be/article/theme-12-lincarnation/
https://opusdei.org/fr-be/article/theme-12-lincarnation/

	Thème 12. L'Incarnation

