
opusdei.org

Sur la formation
professionnelle (III) :
Des citoyens
travaillant avec les
autres

Par notre travail et les relations
que nous établissons à travers
lui, nous contribuons en tant
que citoyens à constituer une
société – et une histoire –
conforme à la dignité de la
personne et à sa recherche de
sens.

15/04/2022



L’envie d’un travail accompli inclut
généralement le désir de construire
quelque chose de valeur et de
contribuer à l’amélioration de la
société. Le vieux conte sur les
maçons est idoine pour le décrire : en
préparant des briques, on peut avoir
le sentiment que son travail consiste
simplement à fabriquer des briques,
ou à construire un mur, ou bien à
construire des cathédrales. Notre
désir est de construire des
cathédrales avec notre profession :
des merveilles humaines et un signe
de la présence de Dieu dans le
monde.

Le Pape François nous encourage
ainsi : « l’être humain est « capable
d’être lui-même l’agent responsable
de son mieux-être matériel, de son
progrès moral, et de son
épanouissement spirituel » (saint
Paul VI, Populorum progressio, 26
mars 1967, no 34). Le travail devrait
être le lieu de ce développement

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn102


personnel multiple où plusieurs
dimensions de la vie sont en jeu : la
créativité, la projection vers l’avenir,
le développement des capacités, la
mise en pratique de valeurs, la
communication avec les autres, une
attitude d’adoration »[1]

Cependant la situation dans de
nombreux pays peut brouiller cette
vision. Dans certains d’entre eux les
conditions de travail sont
inhumaines, dans d’autres la plupart
des emplois permettent à peine de
survivre, et en Occident les
changements et les crises successives
ont entraîné une situation de
précarité qui a généré une certaine
vision négative. Le récit dominant ou
l’expérience personnelle peuvent
réduire le travail à une activité dont
on a besoin pour survivre, mais qui
rend souvent malheureux et frustré.
Cela touche particulièrement les
jeunes, hautement qualifiés et
formés, et qui sont à peine en mesure



d’obtenir des emplois qui leur
permettent de subvenir à leurs
besoins et de réaliser des projets
futurs ; ou bien alors ils envisagent
d’émigrer pour chercher de
meilleures possibilités dans un autre
pays. En fait, beaucoup cherchent
leur propre épanouissement en
dehors du domaine professionnel.

Dans un tel contexte où tant de gens
ont des raisons sérieuses et concrètes
d’affirmer ce qui précède, le message
de saint Josémaria sur le travail
éclaire avec l’espérance de l’Évangile
cette réalité en crise. Le Pape
François l’explique ainsi : « Celui qui
ne regarde pas la crise à la lumière
de l’Évangile se contente de faire
l’autopsie d’un cadavre : il regarde la
crise, mais sans l’espérance de
l’Évangile, sans la lumière de
l’Évangile. Nous sommes effrayés par
la crise non seulement parce que
nous avons oublié de l’évaluer
comme l’Évangile nous invite à le



faire, mais aussi parce que nous
avons oublié que l’Évangile est le
premier à nous mettre en crise. C’est
l’Évangile qui nous met en crise.
Mais si nous trouvons de nouveau le
courage et l’humilité de dire à haute
voix que le temps de la crise est un
temps de l’Esprit, alors, même devant
l’expérience de l’obscurité, de la
faiblesse, de la fragilité, des
contradictions, de l’égarement, nous
ne nous sentirons plus écrasés. Nous
garderons toujours l’intime
confiance que les choses vont
prendre une nouvelle tournure jaillie
exclusivement de l’expérience d’une
Grâce cachée dans l’obscurité »[2].

Cette lumière de la foi sur la réalité
humaine du travail fait briller la
vérité originelle de l’homme placé
dans le jardin d’Eden ut operaretur[3]

afin qu’il puisse travailler et
coopérer avec Dieu à la construction
du monde, à créer la vie sociale et la
culture. En bref, le travail est une



réalité positive et bonne, un
environnement pour
l’épanouissement personnel et social,
le pivot de notre sainteté « comme un
lien d’union avec d’autres hommes et
un moyen de contribuer au progrès
de toute l’humanité, comme une
source de moyens de subvenir aux
besoins de sa propre famille et
comme une occasion d’amélioration
personnelle »[4].

Dans les lignes qui suivent, nous
nous concentrerons sur la
projection sociale du travail qui
s’étend en cercles concentriques à
partir du lieu où il se déroule en
passant par l’environnement le plus
immédiat (le quartier, le village, la
ville) pour parvenir à la
transformation effective du
monde.

Aimer le monde

L’amour pour le monde et le désir de
l’améliorer et de l’amener à Dieu est



un aspect central de l’appel
vocationnel à l’Œuvre et se trouve au
cœur de son message. Cet esprit nous
conduit à percevoir dans toutes les
circonstances de la vie ordinaire un
appel divin, comme l’explique saint
Josémaria : « Il nous faut aimer Dieu,
afin d'aimer sa volonté, et d'avoir le
désir de répondre aux appels qu'Il
nous adresse à travers les obligations
de notre vie courante : dans notre
devoir d'état, dans notre profession,
dans notre travail, dans notre
famille, dans nos relations sociales,
dans nos propres souffrances et dans
celles des autres, dans l'amitié, dans
notre désir de réaliser ce qui est bon
et juste »[5].

Un regard sur les tragédies, les
injustices, les souffrances ou la
superficialité qui traversent la vie
quotidienne pourrait amener à
penser que notre monde actuel n’est
pas « aimable », du moins tant qu’il
ne s’améliore pas. Et le sentiment



d’avoir peu à apporter à ce
changement peut nous conduire à
nous enfermer dans le cercle de
notre petit monde de relations, de
problèmes, d’intérêts et de projets.
Là, nous sentons qu’au moins nous
pouvons faire quelque chose.

Cependant, la conscience que Dieu
est notre Père nous pousse hors de
cette zone de confort en nous
rappelant ce que le Psaume 2
promet : Je te donne en héritage les
nations[6]. Le fils reçoit cet héritage
avec le désir de le faire fructifier,
avec l’optimisme plein d’espoir de
percevoir la confiance de son Père et
avec le vif sens de la responsabilité
envers ce monde que Dieu laisse
entre nos mains. Rien n’est étranger
au cœur d’un enfant de Dieu, car
c’est le monde lui-même – tout et
tous – qui constitue cet héritage.

L’amour du monde comme don que
Dieu le Père nous confie nous amène



à vouloir « connaître en profondeur
le temps dans lequel nous vivons, les
dynamiques qui le traversent, les
potentialités qui le caractérisent, et
les limites et les injustices, parfois
graves, qui l’affligent »[7]. Il ne s’agit
pas d’une simple compréhension
intellectuelle mais de sortir à la
rencontre de personnes concrètes,
avec leurs rêves et leurs espoirs, avec
leur sensibilité, leurs besoins et leurs
critiques. Ainsi la connaissance se
transforme en empathie, en écoute,
en effort pour prendre en charge
l’autre et s’engager dans la recherche
du bien, dans l’amour incarné.
Benoît XVI l’explique dans
l’encyclique Caritas in veritate : «
Aimer quelqu’un, c’est vouloir son
bien et mettre tout en œuvre pour
cela. À côté du bien individuel, il y a
un bien lié à la vie en société : le bien
commun. C’est le bien du ‘nous-tous’,
constitué d’individus, de familles et
de groupes intermédiaires qui
forment une communauté sociale. Ce



n’est pas un bien recherché pour lui-
même, mais pour les personnes qui
font partie de la communauté sociale
et qui, en elle seule, peuvent arriver
réellement et plus efficacement à
leur bien. C’est une exigence de la
justice et de la charité que de vouloir
le bien commun et de le rechercher
»[8].

C’est précisément de l’amour – pour
Dieu, pour les autres, pour le monde
– que jaillit la force qui dignifie et
transforme le travail et qui nous
permet de contribuer à construire
avec les autres ce bien de nous tous à
partir de la position et de la
contribution spécifique de notre
propre profession. Le modèle de
l’amour compatissant pour son
concitoyen est la parabole du Bon
Samaritain, explique le Pape
François : « C’est un texte qui nous
invite à raviver notre vocation de
citoyens de nos pays respectifs et du
monde entier, bâtisseurs d’un



nouveau lien social »[9].En le glosant,
il souligne que même « le bon
Samaritain a eu besoin de l’existence
d’une auberge qui lui a permis de
résoudre ce que, tout seul, en ce
moment-là, il n’était pas en mesure
d’assurer»[10] : c’est le travail qui nous
permet de contribuer à la solution
des besoins humains.

Une façon d’être dans le monde

La mentalité laïque est basée sur la
considération que le travail, les
relations sociales et politiques, les
loisirs, etc., sont un lieu de rencontre
avec Dieu et une tâche propre au
chrétien ordinaire. De plus, le travail
est précisément la manière
spécifique dont chaque personne
doit prendre soin de l’héritage et
collaborer à la construction de la
société. Nos vies seraient très
différentes sans les agriculteurs, les
enseignants, les transporteurs, les
ingénieurs ou les scénaristes. C’est



ainsi que saint Josémaria
l’exprimait : « Le travail est le
véhicule par lequel l’homme s’insère
dans la société, le moyen par lequel il
s’insère dans l’ensemble des
relations humaines, l’instrument qui
lui attribue un endroit, une place
dans la coexistence des hommes. Le
travail professionnel et l’existence
dans le monde sont les deux faces
d’une même médaille, ce sont deux
réalités qui s’exigent l’une l’autre
sans qu’il soit possible de
comprendre l’une sans l’autre »[11].

Ce lieu propre, dans lequel Dieu
attend chacun, est un environnement
privilégié pour déployer la liberté
comme une capacité à générer de
bonnes choses avec et pour les
autres, et qui sont aussi bonnes pour
soi-même. « Promouvons à nouveau
le bien, pour nous-mêmes et pour
toute l’humanité, et ainsi nous
marcherons ensemble vers une
croissance authentique et intégrale



»[12] Chez le coiffeur, au bureau, dans
la salle de classe, le jardin ou le
dressing, c’est dans l’aujourd’hui et
maintenant du travail effectué que se
pose la question décisive : quel est,
Seigneur, le bien que Tu attends de
moi ? Et ce même engagement à
rechercher la perfection chrétienne
dans la profession, à donner « un
bon exemple de chacun à sa place,
c’est déjà chercher le bien de toute
l’humanité »[13].

En même temps, il n’est pas difficile
de se rendre compte que faire le bien
est une tâche qui dépasse les
individus singuliers ; de plus, c’est
une tâche commune, une lutte
partagée, comme la pandémie nous
l’a fait comprendre et comme
l’explique le Pape : « Personne ne
peut affronter la vie de manière
isolée. […] Nous avons besoin d’une
communauté qui nous soutient, qui
nous aide et dans laquelle nous nous
aidons mutuellement à regarder de



l’avant. Comme c’est important de
rêver ensemble ! Seul, on risque
d’avoir des mirages par lesquels tu
vois ce qu’il n’y a pas ; les rêves se
construisent ensemble. Rêvons en
tant qu’une seule et même humanité,
comme des voyageurs partageant la
même chair humaine, comme des
enfants de cette même terre qui nous
abrite tous, chacun avec la richesse
de sa foi ou de ses convictions,
chacun avec sa propre voix, tous
frères »[14]. Et l’expérience confirme
que faire le bien ensemble brise la
barrière des différences
idéologiques, des modes de vie
différents ou du manque de foi.

Il y aura toujours dans l’Église des
institutions orientées vers
l’assistance, et nous tous, chrétiens,
sommes appelés à être le Bon
Samaritain qui s’arrête auprès de son
frère blessé. Mais, en tant que laïcs,
nous avons la mission inaliénable
d’être présents dans les lieux où la



société se fait, en particulier ceux
liés à notre profession. Un
architecte, par exemple, peut
manifester contre la pollution, voter
pour un parti pro-famille et faire du
bénévolat auprès des sans-abri de sa
ville. Mais s’il travaille dans le
domaine de l’urbanisme, il est
irremplaçable pour créer, avec ses
collègues, des environnements plus
verts, intergénérationnels, sûrs, avec
leurs services de base, bien
connectés, avec des espaces
communs, etc., de sorte qu’il influe
directement sur la qualité de l’air, les
relations familiales et l’accès au
logement.

Avec charité et justice

Cette manière chrétienne d’être et de
se trouver dans le monde, de
travailler avec les autres et pour les
autres, porte en elle le plus grand
potentiel transformateur de la
société : la foi « qui illumine nos



consciences, en nous invitant à
participer de toutes nos forces aux
vicissitudes et aux problèmes de
l'histoire humaine. Dans cette
histoire, qui a commencé avec la
création du monde, et qui s'achèvera
avec la consommation des siècles, le
chrétien n'est pas un apatride. C'est
un citoyen de la cité des hommes,
avec une âme pleine du désir de Dieu
»[15].

Si nous nous concentrons sur le
domaine du travail, il convient de se
demander quelles caractéristiques de
la façon d’être chrétienne
promeuvent le plus efficacement
possible cette transformation. La
réponse serait large, mais il y a deux
vertus qui y contribuent d’une valeur
particulière : la charité et la justice,
vues dans leur dimension sociale.
Les deux se traduisent par une série
d’attitudes qui sont actuellement
reconnues comme des valeurs
essentielles pour mener à bien une



entreprise commune et que la
doctrine sociale de l’Église propose.
Ces enseignements offrent des lignes
directrices qui éclairent avec la
lumière de la vérité de l’Évangile les
manières possibles d’agir dans les
situations sociales, culturelles, etc.
les plus diverses et qui se
manifestent dans certaines attitudes
telles que décrites ci-après.

L’amitié sociale, la solidarité et la
participation conduisent à «
construire des relations qui ne
relèvent pas du simple travail et
qui renforcent de bons liens »[16].
C’est ainsi que saint Josémaria
l’exprimait dans une lettre de 1939
sur la mission du chrétien dans la vie
sociale : « Un chrétien ne peut pas
être individualiste, il ne peut pas
négliger les autres, il ne peut pas
vivre égoïstement, tourner le dos au
monde : il est essentiellement social :
membre responsable du Corps
mystique du Christ »[17].



La promotion du développement
humain intégral – de tous les
hommes et de l’homme tout entier –
présuppose la liberté responsable de
la personne et des peuples, car
aucune structure ne peut garantir un
tel développement de l’extérieur et
au-dessus de la responsabilité
humaine[18]. La coopération naît de la
conviction qu’il n’est pas possible de
trouver la solution aux problèmes
sous une seule perspective et conduit
à une ouverture proactive, à un
travail d’équipe - y compris avec
ceux qui ne pensent pas comme nous
- et à un dialogue sincère.

La justice, c’est donner à l’autre ce
qui lui appartient, ce qui lui
correspond selon son être et son agir.
C’est la première voie de la charité,
inséparable d’elle[19] et, en même
temps, elle appelle à une logique
supérieure puisque la société ne peut
être promue seulement par des
relations justes de droits et de



devoirs, mais doit avant tout l’être
par des relations de gratuité, de
miséricorde et de communion[20].

La transparence, l’honnêteté et la 
responsabilité en tant que valeurs
sociales[21], bien qu’elles puissent
créer des désavantages à court terme
– propres de ceux qui assument le
risque de faire confiance aux autres
– sont des bases solides pour créer
un environnement et une façon de
travailler qui poussent au partage
des devoirs réciproques, en
mobilisant ainsi beaucoup plus que
la simple revendication des droits[22].

Les possibilités sont infinies, selon
les circonstances de chacun. La
participation à des associations
professionnelles, le mentorat
d’étudiants dans des disciplines
scientifiques et techniques, les
projets collaboratifs open source ou
l’alphabétisation des adultes, par
exemple, peuvent être des initiatives



que l’on promeut avec des collègues.
La priorité donnée à la recherche sur
les maladies orphelines, les services 
pro bono pour des causes
pertinentes, l’engagement en faveur
d’un processus industriel plus
propre, le refus des pots-de-vin ou
l’amélioration des conditions de
travail peuvent être des initiatives à
promouvoir au sein de l’entreprise
ou de l’institution dans laquelle on
travaille.

Transformer l’environnement au
travail

L’amour pour le monde, ainsi que la
conscience de sa propre liberté et de
sa propre responsabilité, conduisent
à s’engager, dans et à partir de son
propre travail, à l’amélioration de la
société. Le travail n’est pas
simplement un lieu d’auto-
réalisation individuelle mais une
plate-forme à partir de laquelle on
déploie, dans toute son ampleur, la



sollicitude humaine et chrétienne
pour son prochain et pour les
conditions sociales qui rendent son
développement possible[23].

Prendre à bras le corps le travail
comme moyen de contribuer au
progrès de l’humanité, c’est d’abord
contribuer à l’humanisation de son
propre environnement de travail. La
résolution de problèmes se
recherche d’abord dans son
environnement immédiat[24]. Par
exemple, dans les situations de
conflit qui surgissent au travail
comme dans toute relation humaine,
l’essentiel est de ne pas les laisser
nous dominer ou de les laisser finir
par la victoire de ce que le pape
François appelle la logique du
conflit[25] qui cherche toujours des
coupables à stigmatiser et mépriser
et des justes à justifier : « Quand nous
nous arrêtons à une situation de
conflit, nous perdons le sens de
l’unité profonde de la réalité »[26].



Les environnements de travail
exigent également un engagement
constant et déterminé pour l’amour,
en essayant de s’intéresser à chaque
personne, à ses besoins, parce que
nous sommes tous pauvres,
manquant de quelque chose « non
seulement en termes matériels, mais
aussi spirituels, affectifs et moraux
»[27]. L’expérience personnelle de
l’amour de Dieu, de la famille, des
amitiés, nous facilite la tâche.

Tout ce qui précède peut être réalisé
d’innombrables façons concrètes :
soutenir une collègue qui attend un
enfant ou qui est en charge d’une
personne âgée ou dépendante ;
accorder des faveurs dont on ne
retire aucun bénéfice ; célébrer les
anniversaires ; passer par-dessus les
petites différences ; se comporter
loyalement et ne pas critiquer.

Cette humanisation de
l’environnement immédiat implique



aussi d’identifier les problèmes, de
les assumer à la première personne,
d’essayer de « noyer le mal dans une
abondance de bien », de combler les
carences, de multiplier les initiatives
qui développent ou redirigent les
énergies implicites sur la situation
qui doit être améliorée[28]. De cette
façon on dépasse une perspective
individualiste et utilitaire et on peut
découvrir, avec le regard purifié par
la charité, « de singulières
convergences et des possibilités
concrètes de solution, sans renoncer
à aucune composante fondamentale
de la vie humaine »[29].

Il reste beaucoup à faire et peut-être,
comme Moïse, allons-nous défaillir
devant l’effort. Il convient de garder
à l’esprit la conclusion de
l’encyclique Caritas in veritate : « Le
développement a besoin de chrétiens
qui aient les mains tendues vers Dieu
dans un geste de prière, conscients
du fait que l’amour riche de vérité, 



caritas in veritate, d’où procède
l’authentique développement, n’est
pas produit par nous, mais nous est
donné. C’est pourquoi, même dans
les moments les plus difficiles et les
situations les plus complexes, nous
devons non seulement réagir en
conscience, mais aussi et surtout
nous référer à son amour. Le
développement suppose une
attention à la vie spirituelle, une
sérieuse considération des
expériences de confiance en Dieu, de
fraternité spirituelle dans le Christ,
de remise de soi à la Providence et à
la Miséricorde divine, d’amour et de
pardon, de renoncement à soi-même,
d’accueil du prochain, de justice et de
paix. Tout cela est indispensable
pour transformer les « cœurs de
pierre » en « cœurs de chair » (Ez 36,
26), au point de rendre la vie sur
terre « divine » et, par conséquent,
plus digne de l’homme »[30].

https://opusdei.org/es-es/article/sobre-la-formacion-profesional-iii-ciudadanos-que-trabajan-con-los-demas/#_ftn30


[1] François, Lettre Enc. Laudato Si, no

127.

[2] François, Discours à la Curie
romaine à l’occasion des vœux de
Noël, 21-12-2020, no 6.

[3] Gn, 2, 15.

[4] Saint Josémaria, Lettre no 14 du 15
octobre 1948, no 4.

[5] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 17.

[6] Cf. Ps 2, 8 : Demande, et je te donne
en héritage les nations, pour domaine
la terre tout entière.

[7] Fernando Ocáriz, Message, 7 juillet
2017

[8] Benoît XVI, Lettre Enc. Caritas in
veritate, no 7.

[9] François, Fratelli Tutti, no 66.

[10] François, Ibid. no 165.



[11] Saint Josémaria, Lettre no 11 du 6
mai 1945, no 13.

[12] François, Fratelli Tutti, no 113.

[13] Saint Josémaria, Lettre no 3 du 9
janvier1932, no 4.

[14] François, Fratelli Tutti, no 8.

[15] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 99.

[16]François, Discours aux membres du
Collège des Cardinaux et de la Curie
romaine à l’occasion des vœux de
Noël, 23-12-2021.

[17] Saint Josémaria, Lettre n° 5 du 2
octobre 1939, n° 37

[18] Cf. Benoît XVI, Caritas in veritate,
no17.

[19] Ibid. no 6.

[20] Ibid.



[21] Cf. Benoît XVI, Caritas in veritate,
no36.

[22] Ibid, no 43.

[23] Cf. Ana Marta González, « Monde
et condition humaine chez saint
Josémaría Escrivá. Clés
chrétiennes pour une philosophie
des sciences sociales », inRomana
no 65, juillet-décembre 2017.

[24] Cf. saint Josémaria, Entretiens, no

10 : Nous voyons dans le travail —
dans le noble effort créateur des
hommes — non seulement l'une des
plus hautes valeurs humaines,
indispensable au progrès de la société
et à l'ordonnance de plus en plus juste
des rapports entre les hommes, mais
encore un signe de l'amour de Dieu
pour ses créatures et de l'amour des
hommes entre eux et pour Dieu : un
moyen de perfection, un chemin de
sainteté.



[25] François, Discours aux membres
du Collège des Cardinaux et de la
Curie romaine à l’occasion des vœux
de Noël, 23-12-2021, no 7.

[26] François, Exhort. Ap. Evangelii
gaudium, no 226.

[27]François, Discours aux membres du
Collège des Cardinaux et de la Curie
romaine à l’occasion des vœux de
Noël, 23-12-2021.

[28] Cf. Ana Marta González, « Monde
et condition humaine chez saint.
Josémaría Escrivá. Clés
chrétiennes pour une philosophie
des sciences sociales », in Romana
no 65, juillet-décembre 2017

[29] Benoît XVI Lettre Enc. Caritas in
veritate., no 32.

[30] Ibid., no 79.

Susana López



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-be/article/sur-la-

formation-professionnelle-iii-des-
citoyens-travaillant-avec-les-autres/

(09/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/sur-la-formation-professionnelle-iii-des-citoyens-travaillant-avec-les-autres/
https://opusdei.org/fr-be/article/sur-la-formation-professionnelle-iii-des-citoyens-travaillant-avec-les-autres/
https://opusdei.org/fr-be/article/sur-la-formation-professionnelle-iii-des-citoyens-travaillant-avec-les-autres/
https://opusdei.org/fr-be/article/sur-la-formation-professionnelle-iii-des-citoyens-travaillant-avec-les-autres/

	Sur la formation professionnelle (III) : Des citoyens travaillant avec les autres

