
opusdei.org

S'arrêter et adorer :
la visite au Saint
Sacrement

Cette pratique est une
expression profonde de la foi et
de l'amour pour le Christ dans
l'Eucharistie. Au milieu de
l'agitation de la vie quotidienne,
elle nous offre l'occasion de
rencontrer Dieu
personnellement, de nous
reposer en sa présence et de
trouver en Lui réconfort et
conseils pour notre vie de tous
les jours.



11/08/2025

Saint Josémaria aimait se rappeler
que les anges participent à
l'adoration continuelle du Christ, en
particulier dans sa présence
sacramentelle. Cette pensée l'a
encouragé à participer à cette
adoration à travers certaines
dévotions eucharistiques, dont la
visite au Saint-Sacrement.

Dès les premiers siècles, les chrétiens
ont cherché à exprimer leur foi par
des pratiques de piété en dehors des
sacrements, telles que la vénération
des reliques, des tombes de martyrs
et des lieux saints. Bien que les
espèces eucharistiques aient toujours
été honorées même au-delà de la
célébration, elles n'ont fait l'objet
d'une vénération particulière en
dehors de la Messe qu'au début du
deuxième millénaire, dans la liturgie



romaine. Dans ce contexte, le
quatrième concile du Latran (1215) a
réaffirmé la doctrine de la présence
réelle du Christ dans l'Eucharistie, a
condamné les enseignements de
Bérenger de Tours – qui niait cette
présence – et a souligné la nécessité
d'adorer le Christ dans le Saint-
Sacrement.

Des ordres religieux, en particulier
les cisterciens, ont encouragé cette
dévotion, et des théologiens, tels que
saint Thomas d'Aquin, ont contribué
à développer la doctrine de la
présence réelle du Seigneur dans
l'Eucharistie. Des innovations
liturgiques virent le jour pour
approfondir la piété eucharistique,
telles que l'élévation de l'hostie après
la consécration, la réserve
eucharistique et la pratique de la
communion spirituelle,
manifestations du désir croissant
d'honorer le Saint-Sacrement.



Avec l'institution de la fête du Corpus
Christi (Fête-Dieu), célébrée pour la
première fois à Liège en 1246 et
étendue à toute l'Église par la bulle 
Transiturus de hoc mundo du pape
Urbain IV, apparaissent les premiers
témoignages de la pratique de la
visite au Saint-Sacrement. À cette
époque, les béguines, un groupe de
femmes qui vivaient dans des
cellules construites autour de
l'abside de l'église, avec une
ouverture vers l'autel, suivaient la
règle de réciter à genoux la
salutation au Saint-Sacrement en se
levant, depuis leur cellule. Au fil des
siècles, la dévotion à l'Eucharistie
s'est renforcée, en partie grâce à la
réservation du Saint-Sacrement dans
les églises et les chapelles, ce qui en
facilitait l'accès aux fidèles. Le
Concile de Trente a réaffirmé la
pratique de l'adoration eucharistique
et a promu le culte du Saint-
Sacrement.



Les premiers tabernacles

« La sainte réserve (tabernacle) était
d’abord destinée à garder dignement
l’Eucharistie pour qu’elle puisse être
portée aux malades et aux absents en
dehors de la Messe. Par
l’approfondissement de la foi en la
présence réelle du Christ dans son
Eucharistie, l’Église a pris conscience
du sens de l’adoration silencieuse du
Seigneur présent sous les espèces
eucharistiques »[1].

Dans ce contexte, les confréries du
Saint-Sacrement, qui assuraient la
réserve eucharistique dans les
églises, ont joué un rôle important.
Elles se sont répandues dans toute
l'Europe à la fin du Moyen Âge, avec
une prolifération notable en Italie, et
ont été chargées de promouvoir la
participation active des fidèles à
l'adoration eucharistique, en se
distinguant par leur soutien aux
processions du Corpus Christi. Dans



ce contexte, les Barnabites et Saint
Antoine Marie Zaccaria ont joué un
rôle important dans la promotion du
culte eucharistique, en particulier
dans l'organisation des expositions
du Saint Sacrement.

Plus tard est apparue la dévotion des
quarante heures qui, comme son
nom l'indique, consistait en
l'exposition continue du Saint-
Sacrement pendant cette période, et
invitait à la méditation sur la Passion
du Christ et à la prière d'intercession
et d'expiation. Lancée à Milan et
promue par des personnalités telles
que Charles Borromée, elle se
répandit dans toute l'Europe et fut
consolidée en 1592 par le pape
Clément VIII lorsqu'il institua
l'adoration perpétuelle à Rome,
contribuant ainsi à la pratique de la
visite du Saint-Sacrement.

L'adoration du Créateur par la
créature



Lorsque les Mages arrivent à
Bethléem, saint Matthieu raconte : «
Ils entrèrent dans la maison, ils
virent l’enfant avec Marie sa mère ;
et, tombant à ses pieds, ils se
prosternèrent devant lui » (Mt 2, 11).
Ce geste manifeste l'attitude propre à
l'être humain qui, se reconnaissant
créature, se prosterne devant son
Créateur[2] . L'adoration est plus
qu'un acte extérieur, c'est un
abandon du corps et de l'âme, une
reconnaissance profonde de notre
totale dépendance à l'égard de Dieu,
devant lequel nous nous inclinons
avec un respect et une soumission
absolus, conscients que notre
existence n'a de sens qu'en Lui[3].

Don Javier Echevarria l'a exprimé en
disant que « nous tombons dans
l'adoration, une attitude nécessaire,
car c'est seulement ainsi que nous
manifestons de manière adéquate
que nous croyons que l'Eucharistie
est le Christ vraiment, réellement et



substantiellement présent avec son
corps, son sang, son âme et sa
divinité »[4] . Saint Josémaria nous
invitait également à avoir cette
disposition : « Augmente au
maximum ta foi en la sainte
Eucharistie. — Émerveille-toi devant
cette réalité ineffable : avoir Dieu
avec nous, pouvoir Le recevoir
chaque jour et, si nous le voulons,
Lui parler de façon intime, comme
l’on parle à un ami, comme l’on parle
à un frère, comme l’on parle à son
Père, comme l’on parle à l’Amour »[5].

Certains gestes nous aident
également à manifester l'adoration
avec le corps. L'un d'entre eux est « la
génuflexion, qui se fait en pliant le
genou droit jusqu'à terre, signifie
l'adoration et est donc réservée au
Saint-Sacrement »[6] . Benoît XVI a
souligné que « La génuflexion devant
le Très Saint Sacrement, ou le fait de
se mettre à genoux dans la prière,
expriment justement l’attitude



d’adoration devant Dieu, également
avec le corps. D’où l’importance
d’accomplir ce geste non par
habitude et en hâte, mais avec une
profonde conscience. Lorsque nous
nous agenouillons devant le
Seigneur, nous confessons notre foi
en Lui, nous reconnaissons qu’il est
l’unique Seigneur de notre vie »[7].

Aujourd'hui, il peut sembler que
l'homme ait perdu le sens de
l'adoration, le besoin d'un culte
silencieux. Cependant, le pape
François commente que «
l'Eucharistie est la réponse de Dieu à
la faim la plus profonde du cœur
humain, la faim d’une vie vraie : en
elle, le Christ lui-même est vraiment
au milieu de nous pour nous nourrir,
nous consoler et nous soutenir sur
notre chemin »[8] . Dans le Pain
eucharistique, nous trouvons ce que
notre cœur recherche en définitive,
mais que seul Dieu peut donner : un
amour inconditionnel qui satisfait



pleinement notre désir d'aimer et
d'être aimé. Dans l'adoration
eucharistique, nous pouvons nous
appuyer sur la poitrine du Seigneur,
comme le disciple bien-aimé, et nous
laisser embrasser par Lui. En effet,
en restant avec nous dans
l'Eucharistie, Dieu montre qu'il «
n’est pas un être lointain, qui
contemple avec indifférence le sort
des hommes : leurs aspirations, leurs
luttes, leurs angoisses. C’est un Père
qui aime ses enfants au point
d’envoyer le Verbe, Seconde
Personne de la Très Sainte Trinité,
pour que, en s’incarnant, il meure
pour nous et nous rachète. C’est ce
même Père aimant qui nous attire
maintenant doucement vers lui, par
l’action du Saint-Esprit qui habite en
nos cœurs »[9].

La première des dévotions

Saint Alphonse de Liguori a
recommandé aux chrétiens la



pratique de la visite du Saint-
Sacrement : « Parmi toutes les
dévotions, celle d'adorer Jésus dans
le Saint-Sacrement est la première,
après les sacrements, la plus chère à
Dieu et la plus utile pour nous »[10].
D'autres saints se sont également
distingués comme exemples d'âmes
amoureuses de Seigneur dans
l'Eucharistie. Le Curé d'Ars disait que
si nous savions ce qu'est le bon Jésus
dans le tabernacle, nous ne
pourrions pas nous séparer de Lui.

Un exemple plus récent est celui de
saint Manuel González, évêque
connu pour promouvoir la dévotion
eucharistique aux tabernacles
abandonnés, au point de demander à
être enterré à côté d'un tabernacle «
pour que mes os, après la mort,
comme ma langue et ma plume dans
la vie, disent toujours à ceux qui
passent : Voilà Jésus ! Ne le laissez
pas à l'abandon ! »[11]. Saint
Josémaria a voulu reprendre dans un



point de Chemin l'appel de don
Manuel à des prêtres qu'il venait
d'ordonner : « Traitez-Le avec égards,
traitez-Le avec égards ! Je vous en
supplie », disait un vieux prélat, les
larmes aux yeux, aux nouveaux
prêtres qu’il venait d’ordonner. —
Seigneur ! Qui me donnera voix et
autorité pour crier ce conseil à
l’oreille et au cœur de tant et tant de
chrétiens ! »[12].

La coutume de la visite a également
été encouragée par le magistère des
derniers papes. Saint Jean XXIII,
rappelant la piété eucharistique du
curé d'Ars, disait que « rien ne
saurait remplacer dans la vie d’un
prêtre la prière silencieuse et
prolongée devant l’autel. Tour à tour,
l’adoration de Jésus, notre Dieu,
l’action de grâces, la réparation pour
nos propres fautes et celles des
hommes, la supplication pour tant
d’intentions qui lui sont confiées,
élèvent (…) à plus d’amour pour le



Maître divin »[13] . Saint Jean-Paul II
écrit : « comment ne pas ressentir le
besoin renouvelé de demeurer
longuement, en conversation
spirituelle, en adoration silencieuse,
en attitude d'amour, devant le Christ
présent dans le Saint-Sacrement ?
Bien des fois, chers Frères et Sœurs,
j'ai fait cette expérience et j'en ai
reçu force, consolation et soutien !
»[14].

Saint Josémaria nous encourageait à
faire de l'Eucharistie le centre de
notre vie : « Un objectif pour ta lutte :
que le saint Sacrifice de l’Autel
devienne le centre et la racine de ta
vie intérieure ; et toute ta journée
rendra un culte à Dieu (prolongation
de la Messe que tu as entendue,
préparation de la suivante) ; et un
culte qui se manifestera par des
oraisons jaculatoires, par des visites
au Saint-Sacrement, par l’offrande de
ton travail professionnel et de ta vie
de famille »[15]. Et il a souvent parlé



de la nécessité de la considérer
comme un refuge où l'âme trouve
consolation et force. La visite au
Saint-Sacrement est en quelque sorte
le reflet de ce désir : une rencontre
personnelle avec Dieu au milieu de la
journée. Il suffit parfois de
s'approcher quelques instants du
tabernacle – même en imagination –
pour dire au Seigneur que nous
l'aimons et que nous avons confiance
en Lui.

Le fondateur de l'Œuvre a cultivé
cette dévotion dès sa jeunesse. Au
séminaire de Saragosse, l'emploi du
temps prévoyait une brève visite au
Saint-Sacrement dans l'église après le
déjeuner, en guise d'action de grâces.
Cependant, dans la chapelle du
séminaire, le Saint-Sacrement ne fut
réservé en permanence qu'à partir
de 1926, sauf certains jours de
fête[16] . Lors de certaines récréations,
saint Josémaria s'échappait pour
rendre visite au Saint-Sacrement



depuis une tribune surplombant
l'église, attitude qui ne passait pas
inaperçue et qui attirait l'attention
du reste de ses compagnons.

Suivant les nouvelles dispositions de
Saint Pie X sur la communion
fréquente, cette pratique fut
encouragée parmi les séminaristes,
ainsi qu'une plus grande dévotion
eucharistique en dehors de la Messe.
Les visites réparatrices étaient
encouragées, les visites en commun à
l'entrée et à la sortie de la maison, et
même le Saint Sacrement était
accompagné par un élève pendant
les temps de pause.

Dans l'Opus Dei, cette ancienne
coutume se concrétise dans la
pratique quotidienne d'une brève
visite au Saint-Sacrement, de
préférence à midi, après le repas.
Cette visite consiste à réciter trois
fois Notre Père, Je vous salue Marie
et Gloire au Père, sous forme de



dialogue, et à conclure par une
communion spirituelle. Avant
chacun des trois groupes, celui qui
dirige la prière prononce, en signe
d'acte de foi et de réparation : 
Adoremus in aeternum Sanctissimum
Sacramentum – Adorons à jamais le
Très-Saint-Sacrement –, et tous
répondent en répétant la même
acclamation. Naturellement, les
fidèles de l'Opus Dei s'efforcent
également de rendre visite au
Seigneur à d'autres moments de la
journée, même brièvement : en
entrant ou en sortant d'un centre, en
passant devant une église, etc.

Un laitier et une villageoise

Saint Josémaria voyait le tabernacle
comme le lieu où Jésus nous attend
toujours, pour nous écouter et nous
aider, et il considérait les visites au
Saint Sacrement comme des
moments privilégiés pour
correspondre à l'amour de notre



Seigneur, en Lui montrant notre
gratitude pour être resté avec nous. Il
utilisait parfois des anecdotes ou des
histoires pour nous inciter à vivre les
dévotions de manière naturelle.
L'une d'entre elles est celle d'un
homme qui, passant chaque jour
devant une église, entrait un instant
et disait : « Jésus, voici Jean le laitier
»[17] . Cette visite est une invitation à
faire une pause dans notre journée, à
entrer dans une église ou un
oratoire, à regarder Jésus et à lui
parler du fond du cœur. En outre, ces
pauses peuvent être l'occasion pour
le Seigneur de renouveler nos forces
et d'alléger les fardeaux de la
journée.

Une histoire similaire a été racontée
par Sainte Thérèse-Bénédicte de la
Croix, Edith Stein, une intellectuelle
juive qui, alors qu'elle se
convertissait au christianisme,
observa un jour comment une
villageoise entrait dans la cathédrale



de Francfort avec son panier à
provisions et restait un moment pour
prier. « C'était quelque chose de tout
à fait nouveau pour moi. Dans les
synagogues et les églises protestantes
que j'ai fréquentées, les croyants
viennent aux offices. Mais ici, une
personne est entrée dans l'église
déserte, comme pour une
conversation privée. Je n'ai pas pu
oublier ce qui s'est passé »[18].

Dans un monde où tout va très vite,
la visite au Saint Sacrement est un
refuge, un lieu où nous trouvons la
paix et la consolation dans le
Seigneur. « Je vous dirai que le
tabernacle a toujours été pour moi
comme Béthanie, cet endroit
tranquille et paisible où se trouve le
Christ, où nous pouvons Lui raconter
nos préoccupations, nos souffrances,
nos espérances et nos joies, avec la
simplicité et le naturel avec lesquels
lui parlaient ses amis, Marthe, Marie
et Lazare »[19]. Nous pouvons ainsi



développer notre capacité à écouter
ce que Dieu veut nous dire, souvent à
travers ceux qui nous entourent. «
Pris par la hâte, par mille choses à
dire et à faire, nous ne trouvons pas
le temps de nous arrêter et d’écouter
ceux qui nous parlent. (…).
Demandons-nous : comment est mon
écoute ? Est-ce que je me laisse
toucher par la vie des gens, est-ce
que je sais consacrer du temps à ceux
qui m’entourent pour les écouter ?
»[20]. Visiter Jésus dans le tabernacle
est une occasion pour lui de guérir
nos sens et de libérer nos cœurs de
l'agitation de la précipitation.

Comme Jean le laitier ou cette dame
de Francfort qui fait ses courses, les
visites au Saint-Sacrement ne
nécessitent pas toujours de longues
prières ou des cérémonies élaborées.
Il suffit d'être là, de Le regarder et de
se laisser regarder par lui. Cette
rencontre personnelle nous
transforme, car elle nous met face au



plus grand amour, au Dieu qui a
voulu rester avec nous dans
l'Eucharistie. « La sainte Eucharistie
fait pénétrer chez les enfants de Dieu
la nouveauté divine ; nous devons
répondre in novitate sensus, par le
renouvellement de toutes nos
pensées et de toutes nos actions. Il
nous a été donné une nouvelle
source d’énergie, une racine
puissante, greffée sur le Seigneur.
Nous ne pouvons plus revenir au
vieux levain, alors que nous
possédons le pain d’aujourd’hui et de
toujours »[21].

S'arrêter devant le tabernacle est
plus qu'un acte de piété : c'est une
déclaration de foi. Dans le silence du
temple, loin de l'agitation du monde,
Jésus nous invite à nous reposer en
Lui. Ce temps d'adoration ne nous
aide pas seulement à renforcer notre
relation avec Dieu, il nous
transforme, en nous rendant plus



conscients de son amour et de notre
mission dans le monde.

« C’est pour nous que Jésus est resté
dans la Sainte Hostie ! Pour
demeurer à notre côté, pour nous
soutenir, pour nous guider. L’amour
ne se paye que par l’amour. — Alors,
comment ne pas nous rendre auprès
du tabernacle, chaque jour, ne serait-
ce que pour quelques minutes, pour
Le saluer et Lui témoigner notre
amour d’enfants et de frères ? »[22].
Dans l'Opus Dei, cette coutume
séculaire prend la forme d'une brève
visite à un oratoire, une chapelle ou
une église, de la récitation de
quelques prières vocales et d'une
communion spirituelle devant le
Saint-Sacrement, en signe
d'adoration trinitaire : « L’adoration
du Dieu trois fois saint et
souverainement aimable confond
d’humilité et donne assurance à nos
supplications »[23].



Cette coutume est aussi l'occasion de
se rappeler que le Christ est toujours
proche, qu'il nous attend, qu'il est
prêt à nous écouter et à nous
accompagner à chaque pas. De plus,
chaque fois que nous nous faisons
une visite au Saint-Sacrement, nous
pouvons apporter avec nous les
intentions de ceux que nous aimons,
nos soucis et nos joies. « Venez à moi,
vous tous qui peinez sous le poids du
fardeau, et moi, je vous procurerai le
repos » (Mt 11, 28). Ces paroles de
Jésus peuvent devenir une réalité
dans chaque visite au Saint-
Sacrement. Là, en sa présence, nous
trouvons le soulagement et la paix
que Lui seul peut donner, et nous
trouvons la force de continuer et la
lumière pour affronter les défis de
chaque jour.

Dans l'Œuvre, la visite se termine
habituellement par la communion
spirituelle que saint Josémaria avait
apprise d'un prêtre piariste pendant



ses années d'études et qu'il
considérait comme une source
inépuisable de grâces et un moyen
efficace de faire l'expérience de la
présence de Dieu.

De plus, la communion spirituelle est
aussi une préparation à la réception
du Seigneur dans l'Eucharistie
chaque fois que nous participons à la
Sainte Messe. En effet, c'est la raison
d'être de la visite et des autres
dévotions eucharistiques : préparer,
remercier, se souvenir... en un mot,
actualiser la communion
eucharistique dans le saint sacrifice
de l'autel. C'est ainsi que les saints
l'ont vu et vécu, en soulignant le lien
de la visite et de la communion
spirituelle avec la Communion
sacramentelle.

Pendant la période de confinement
de la récente pandémie, en raison
des restrictions imposées à la
participation aux messes en



présentiel et de l'accès limité à
l'Eucharistie, de nombreux fidèles se
sont tournés vers la communion
spirituelle pour exprimer leur désir
et leur amour de l'Eucharistie, leur
aspiration à recevoir Jésus dans leur
cœur lorsqu'il n'est pas possible de le
faire de manière sacramentelle.

« Marie peut en effet nous guider
vers ce très saint Sacrement, car il
existe entre elle et lui une relation
profonde »[24]. La Vierge, qui a porté
le Seigneur dans son sein pendant
neuf mois et qui a pu le fréquenter
pendant une grande partie de sa vie,
peut nous aider à prendre grand soin
de nos visites au Saint-Sacrement et à
continuer ainsi à l'adorer avec tous
les anges.

[1]Catéchisme de l'Église Catholique, no

1379



[2] Cfr. Ibid, no 2628

[3] Cfr. Ibid, no 2097.

[4] Mgr Javier Echevarría, Lettre
pastorale, 6 octobre 2004, no 6

[5]Forge, no 268

[6]Instruction générale du Missel
romain, no 274

[7] Benoît XVI, Audience, 27-VI-2012

[8] François, Discours, 19-VI-2023

[9]Quand le Christ passe, no 84.

[10] Saint Alphonse de Liguori, Visites
au Saint-Sacrement et à Marie Très
Sainte, Editions Saint Jean, 2008

[11] Epitaphe de la tombe de Saint
Manuel González, chapelle du
tabernacle de la cathédrale de
Palencia.

[12] Chemin, no 531.



[13] Saint Jean XXIII, Sacerdotii nostri
primordia, II.

[14] Saint Jean-Paul II, Ecclesia de
Eucharistia, no 25.

[15] Forge, no 69.

[16] Cfr. R. Herrando Prat de la Riba, 
Los años de seminario de Josemaría
Escrivá en Zaragoza, 1920-1925 : el
Seminario de San Francisco de Paula,
Rialp, Madrid 2002, p. 53.

[17] Vázquez de Prada, Le fondateur de
l’Opus Dei I, Le Laurier-Wilson &
Lafleur, 2004, p.501

[18] E. Stein, Dalla vita di una famiglia
ebrea e altri scritti autobiografici, A.
Ales Bello-M. Paolinelli (eds.), Città
Nuova-OCD, Rome 2007, pp. 467-468

[19]Quand le Christ passe, no 154.

[20] François, Angélus, 5-IX-2021.

[21]Quand le Christ passe, no 155.



[22]Sillon, no 686.

[23] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 2628.

[24] Saint Jean-Paul II, Ecclesia de
Eucharistia, no 53.

Jordi Farreras Tió

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/sarreter-et-
adorer-la-visite-au-saint-sacrement/

(10/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/sarreter-et-adorer-la-visite-au-saint-sacrement/
https://opusdei.org/fr-be/article/sarreter-et-adorer-la-visite-au-saint-sacrement/
https://opusdei.org/fr-be/article/sarreter-et-adorer-la-visite-au-saint-sacrement/

	S'arrêter et adorer : la visite au Saint Sacrement

