
opusdei.org

Saint Albert : la
vérité de partout

« La raison humaine est
d’origine divine, elle est
orientée à la vérité, elle est
capable de la reconnaître. »
Saint Albert le Grand savait
qu'il ne peut avoir de
contradiction entre la vérité
accueillie par la foi et la vérité
découverte par la recherche de
la raison. "Il connaissait tout,
enseignait saint Thomas
d'Aquin, et mettait son esprit
complexe au service de
l'Église."



15/11/2022

Aux débuts du 13e siècle, les milieux
universitaires sont ébranlés. Dans les
facultés d’Arts libéraux, en Europe,
de nouveaux textes arrivent en
trombe : écrits par des auteurs
païens -Aristote entre autres- ils sont
désormais disponibles en latin grâce
au travail acharné des traducteurs.
Chez les enseignants, les réactions
vont de la défiance craintive au
syncrétisme précipité. Des erreurs
s’infiltrent dans la vision du monde,
de l’homme et de Dieu ; la foi risque
d’être fragilisée ou estompée dans les
esprits. Les autorités ecclésiastiques
fulminent des mesures restrictives
(1210-1225).

On savait déjà, suivant Saint
Augustin (La doctrine chrétienne 2,
40), que la vérité trouvée chez les
auteurs païens doit être intégrée



pour la défense de la foi ; les exégètes
anciens l’avaient exprimé de façon
radicale : « toute vérité dite par qui
que ce soit vient de l'Esprit Saint
» (Ambrosiaster, Commentaire à
l’épître 1 aux Corinthiens 12, 3). Mais
le chantier du discernement restait
ouvert.

Un groupe courageux relève le défi.
Parmi les fils spirituels de Saint
Dominique, encouragés par son
successeur Jourdain de Saxe, Albert
(frère prêcheur depuis 1223) se
prépare consciencieusement dans
plusieurs universités d’Allemagne,
avant de rejoindre Paris pour obtenir
ses grades académiques (1240). Sa
conviction est nette : il ne peut avoir
de contradiction entre la vérité
accueillie par la foi et la vérité
découverte par la recherche de la
raison : « dans les questions
accessibles à la connaissance
naturelle, le philosophe ne doit pas
soutenir une position sans la prouver



avec la raison » (Albert le Grand, 
Sentences I, 12).

Dans le 700e anniversaire de la mort
du Grand Albert, Jean-Paul II fit son
éloge à la cathédrale de Cologne. « Il
a assumé les contenus de la science ;
il l’a complétée et corrigée, en
développant sa rationalité spécifique
» (Discours, 15/11/1980). Les droits de
la raison ne s’opposent pas aux droits
de Dieu, parce que c’est le Créateur
lui-même qui a accordé la raison à
l’homme. « La raison humaine est
d’origine divine, elle est orientée à la
vérité, elle en est capable de la
reconnaître » (ibidem).

Albert se penche, entre autres, sur les
œuvres d’Aristote, pour y puiser des
principes valables, tout en écartant
les explications ambigües ou
insuffisantes ; il y trouve le lien entre
l’ontologie du bien et le
développement de l’éthique. « Cette
réception d'une philosophie païenne,



préchrétienne, fut une authentique
révolution culturelle pour cette
époque » (Benoît XVI, Audience
24/03/2010). Les liens entre raison et
foi sont de collaboration amicale,
non pas de concurrence.

Son disciple Saint Thomas portera
cette intuition à sa synthèse achevée
(Jean-Paul II, encyclique La foi et la
raison §43). Des siècles plus tard, le
magistère de l’Église entérinera cette
solution comme la vraie doctrine
catholique (Concile Vatican I, const. 
Dei Filius, ch. 4) et plaidera pour
l’autonomie légitime des réalités
temporelles, y compris la science
(Concile Vatican II, const. Gaudium et
Spes §36). Sa trace doctrinale lui
valut le titre de docteur de l’Église
(Pie XI, 1931). Son activité
pluridisciplinaire s’étendit aux
sciences naturelles ; dix ans après la
canonisation, Pie XII le nommait
patron des scientifiques.



Son legs intellectuel reste de nous
jours un guide valable. Dans notre
époque, l’Église ne se limite pas à
recommander la précaution, mais
elle pousse à agir avec résolution et
courage, dans l’étude, la recherche et
l’enseignement, ainsi qu’à garder
l’humilité devant les limites de la
raison. « L’Église entre en bataille en
faveur de la raison et de la science,
en faveur de la liberté des
scientifiques, en faveur du progrès
orienté au service de la dignité
humaine » (Jean-Paul II, Discours,
15/11/1980).

« Saint Albert le Grand a contribué à
la formation d'une philosophie
autonome, distincte de la théologie et
unie à elle uniquement par l'unité de
la vérité. Il nous rappelle qu'entre
science et foi existe une amitié
» (Benoît XVI, ibidem). Il est toujours
actuel de prier pour que les hommes
de science et de foi fassent leur
travail avec rigueur et détachement



d’eux-mêmes, dans un esprit de
coopération avec la vérité. Albert se
sanctifia en cultivant les savoirs
humains et divins, guidé par une
option nette : « Vouloir tout ce que je
veux pour la gloire de Dieu, comme
Dieu veut pour sa gloire tout ce qu'Il
veut ». La sanctification par la
science est un parcours fascinant.

Abbé Fernandez

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/saint-albert-la-
verite-de-partout/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/saint-albert-la-verite-de-partout/
https://opusdei.org/fr-be/article/saint-albert-la-verite-de-partout/
https://opusdei.org/fr-be/article/saint-albert-la-verite-de-partout/

	Saint Albert : la vérité de partout

