
opusdei.org

Relativisme, vérité
et foi

Article du professeur de
théologie Angel Rodriguez Luño
sur un sujet d’actualité

10/05/2007

SOMMAIRE

1. La foi chrétienne face au défi du
relativisme. – 2. Le relativisme
religieux. – 3. Le relativisme éthico-
social. – 4. Les problèmes
anthropologiques que pose le
relativisme



l. La foi chrétienne face au défi du
relativisme

L’enseignement de Benoît XVI est à
l’origine de ces réflexions qui ne
prétendent cependant pas épuiser sa
pensée[i]. Très souvent et avec des
propos différents Benoît XVI a
montré qu’il est convaincu que le
relativisme est devenu le problème
central auquel la foi chrétienne doit
faire face de nos jours[ii]. Dans les
médias on a souvent et presque
exclusivement rattaché ses propos au
domaine de la morale comme s’ils
voulaient durement tancer ceux qui
n’acceptent pas quelques points
précis de l’enseignement moral de
l’Église catholique. Cette
interprétation ne correspond ni à la
pensée ni aux écrits de Benoît XVI
qui évoque un problème bien plus
profond et général qui touche
d’abord le milieu philosophique et
religieux et qui a trait à l’attitude
volontaire et profonde que la



conscience contemporaine — croyant
ou non croyante— adopte facilement
par rapport à la vérité.

En évoquant l’attitude profonde de la
conscience face à la vérité on établit
une différence entre l’erreur et le
relativisme. L’erreur est compatible
avec une attitude personnelle
correcte de la conscience par rapport
à la vérité. Un exemple peut illustrer
ce qui vient d’être dit : Celui qui
assurerait que l’Église n’a pas été
fondée par le Christ le ferait parce
qu’il penserait (à tort) que c’est la
vérité et que la thèse opposée est
fausse. En assurant cela, il penserait
qu’il est possible d’atteindre la vérité.
De ce fait, ceux qui l’atteignent, et
dans la mesure où ils y arrivent, ont
raison, et ceux qui assurent le
contraire se trompent. 

En revanche, la philosophie
relativiste dit qu’il faut se résigner à
ce que les réalités divines et celles



qui se rapportent au sens de la vie
humaine, personnelle et sociale
soient essentiellement inaccessibles
et qu’il n’y a pas de voie unique pour
s’en rapprocher. Les époques, les
cultures, les religions se sont servies
d’idées, d’images, de visions, de
métaphores, de symboles différents
pour tout exprimer. Ces formes
culturelles peuvent être opposées
entre elles, mais elles ont toutes la
même valeur par rapport aux objets
auxquels elles se réfèrent. Ce sont
des façons culturelles différentes et
historiquement limitées qui
évoquent très imparfaitement des
réalités que l’on ne peut pas
connaître. En définitive, aucun des
systèmes de pensée ou religieux ne
serait, sous aucun rapport, un critère
absolu de vérité. Tous seraient
relatifs à l’époque historique et au
contexte culturel et de ce fait très
variés, voire opposés entre eux. Et
dans le cadre de ce relativisme, tous
seraient également valables en tant



que voies différentes et
complémentaires pour s’approcher
d’une même réalité qui demeure
essentiellement cachée.

Avant son accession au pontificat,
Benoît XVI publia « Foi, vérité et
tolérance ». Il fit allusion dans cet
ouvrage à une parabole bouddhiste.
« L’homme d’aujourd’hui se retrouve
dans la parabole bouddhiste de
l’éléphant et de l’aveugle : un roi de
l’Inde du nord avait autrefois
rassemblé tous les aveugles de la
ville dans un endroit. Alors il fit
amener un éléphant en leur
présence. Au premier, il fit toucher la
tête de l’animal, et lui dit : « C’est
ainsi qu’est un éléphant ». Les autres
furent invités à toucher tour à tour
l’oreille, ou la défense de l’animal, sa
croupe, sa trompe, sa patte son
arrière-train, les poils de sa queue.
Puis le souverain demanda à
chacun : « Comment est un
éléphant ? » Et ils répondirent



chacun en fonction de la partie de
l’animal qu’ils avaient palpée : « Il est
comme une corbeille tressée… il est
comme un vase… il est comme un
manche de charrue… comme un silo
à blé… comme un pilier… comme un
mortier…un balai ». Alors, ils se
querellèrent et, criant, « l’éléphant
est comme ci et comme ça », ils en
vinrent aux mains et se battirent à
coups de poing pour le plus grand
divertissement du roi [iii]» : le roi
avait cherché en effet que les
aveugles se battent et il en eut pour
son compte.

Cette histoire est vraiment utile pour
illustrer l’idée que se fait le
relativisme de la nature humaine :
les hommes sont des aveugles qui
risquent d’absolutiser une
connaissance partielle et inadéquate,
parce qu’ils n’ont pas conscience de
leurs limites (notons au passage que
le relativisme est obligé d’admettre
ces limites-là comme une vérité non



relative pour étayer sa thèse). En
tombant dans cette tentation, on
adopte une attitude violente et
irrespectueuse, incompatible avec la
dignité humaine (point de repère
éthique sur lequel s’appuie le
relativisme). Il faudrait, en toute
logique, accepter que toute idée est
relative, non seulement parce que
cela répond à la nature de notre
pauvre connaissance, mais aussi en
vertu de l’impératif éthique de la
tolérance, du dialogue et du respect
réciproque. La philosophie relativiste
se présente elle-même comme le
préalable nécessaire à la démocratie,
au respect et à la coexistence
pacifique. Or, cette philosophie ne
semble pas considérer que le
relativisme rapporte gros à celui qui
a le pouvoir et qui en abuse : dans ce
conte, c’est le roi qui veut s’amuser
aux dépens des pauvres aveugles.
Dans la société actuelle, ce sont ceux
qui veillent à leurs intérêts
économiques, idéologiques, ou de



puissance politique, etc. aux dépens
des autres, et ce, moyennant la
manipulation habile et sans
scrupules de l’opinion publique et
des autres ressorts du pouvoir.

Mais, cela concerne-t-il la foi
chrétienne ? Bien évidemment et ô
combien ! En effet, le Christianisme
se présente essentiellement comme
la religio vera, la religion vraie[iv]. La
foi chrétienne recoupe le domaine de
la vérité où elle trouve son espace
vital minimum. La religion
chrétienne n’est ni un mythe, ni un
ensemble de normes sociales et
politiques, ni un principe inspirateur
de bons sentiments privés, ni une
agence internationale pour la
coopération éthique. La foi
chrétienne nous transmet la vérité,
non exhaustive, certes, concernant
Dieu, et la vérité sur l’homme et le
sens de sa vie[v]. Elle est
incompatible avec la logique du « 
comme si ». Elle ne se limite pas à



nous dire que nous devons faire «
comme si » Dieu nous avait crées et
donc « comme si » tous les hommes
étaient frères, mais elle assure avec
une prétention à la vérité, que Dieu a
crée le ciel et la terre et que nous
sommes tous pareillement enfants de
Dieu. Elle dit aussi que le Christ est la
révélation pleine et définitive de
Dieu « splendeur de sa gloire et
image de sa substance »[vi], seul
médiateur entre Dieu et les
hommes[vii] et elle ne peut donc pas
admettre que le Christ ne soit que le
visage que Dieu n’aurait emprunte
que pour les Européens[viii].

Redisons haut et fort que l’entente et
le dialogue serein avec ceux qui
n’ont pas la foi et avec ceux qui ont
des idées opposées, n’est pas
contraire au Christianisme. C’est
plutôt l’inverse Cependant est
incompatible avec la foi chrétienne
l’idée que le christianisme et les
autres religions monothéistes ou



non, les mystiques orientales
monistes, l’athéisme, etc sont
également vrais car ils ne sont en fait
que diverses façons, culturellement
et historiquement limitées, de parler
d’une même réalité qu’ils
méconnaissent au fond les uns et les
autres. Autrement dit, la foi
chrétienne vole en éclats dès que, sur
le plan théorique, on rejette le
principe d’identité. Car on ne saurait
donc affirmer et nier la réalité d’une
même chose et avoir également
raison, être pour ainsi dire les
tenants de deux versions d’une
vérité.

2. Le relativisme religieux

La force du christianisme qui a
montré tout au long de l’histoire
combien il est en mesure de
structurer et d’assainir la vie
personnelle et collective tient à ce
qu’il fait la synthèse entre foi, raison
et vie[ix] : la foi chrétienne éclaire la



conscience en lui faisant voir que la
véritable raison est l’amour et que
l’amour est la raison véritable[x].
Cette synthèse éclate si la raison se
laisse emporter par le relativisme.
C’est ce qui nous a poussé à dire, dès
le départ, que le relativisme est le
problème majeur que
l’évangélisation doit affronter
aujourd’hui. Et même s’il ne peut
changer la nature de la raison
humaine, il blesse l’orientation
profonde de la conscience vers la
vérité avec les répercussions dans
tous les domaines de la vie qui en
découlent.

Il y a tout d’abord une interprétation
relativiste de la religion. Il s’agit de la
fameuse « théologie du pluralisme
religieux ». Cette théorie théologique
affirme que le pluralisme des
religions est non seulement une
réalité de fait, mais une réalité de
droit. Dieu voulait positivement les
religions non-chrétiennes comme des



voies différentes d’accès de l’homme
vers Lui et de réception du salut,
indépendantes de celle du Christ. Le
Christ occupe, tout au plus, une place
particulièrement importante, mais il
n’est que l’un des chemins possibles,
ni exclusif ni inclusif. Toutes les
religions ne seraient que des voies
partielles, toutes pourraient
apprendre de toutes les autres
quelque chose sur la vérité de Dieu.
Il y aurait une véritable révélation
divine dans toutes les religions.

Cela s’appuie sur l’idée préconçue de
la relativité historique et culturelle
de l’action salvifique de Dieu en
Jésus-Christ. L’action salvifique de la
divinité se réaliserait à travers des
formes diverses et limitées, selon la
diversité des peuples et des cultures,
sans s’identifier pleinement à aucune
d’entre elles. L’histoire et le langage
humain, toujours limité et relatif, ne
sauraient exprimer suffisamment et
adéquatement la vérité absolue de



Dieu. Les actes et les paroles du
Christ seraient soumis à cette
relativité, plus ou moins comme les
actes et les paroles de toute autre
grande figure de l’humanité. La
figure du Christ n’aurait pas de
valeur absolue et universelle. Rien de
ce qui surgit en l’histoire ne saurait
avoir ce type de valeur[xi]. Nous
n’allons pas nous arrêter ici à
développer les différentes
explications qui prétendent justifier
cette idée-là[xii].

L’encyclique Redemptoris Missio[xiii]
et la déclaration Dominus Iesus[xiv]
s’en sont occupées en temps voulu.
On comprend facilement que ces
théories théologiques portent
atteinte à la christologie et
relativisent la révélation que fit le
Christ qui serait pour elles limitée,
incomplète, imparfaite[xv] et qui
aurait laissé un espace libre à
d’autres révélations indépendantes
et autonomes[xvi]. Pour les tenants



de ces théories l’impératif éthique du
dialogue avec les représentants des
grandes religions asiatiques est
déterminant et ne serait pas possible
si on n’acceptait pas au départ que
ces religions ont une valeur
salvifique autonome, qui ne découle
pas du Christ et ne s’y dirige pas. Ici
aussi le relativisme théorique
(dogmatique en tout état de cause)
tient en grande partie à une
motivation d’ordre pratique
(l’impératif du dialogue). Nous avons
à faire donc à une autre version du
fameux postulat kantien de la
primauté de la raison pratique sur la
raison théorique.

Il faut préciser que ce que nous
venons de dire n’est nullement un
jugement porté sur le salut de ceux
qui n’ont pas la foi chrétienne mais
l’affirmation que les non-chrétiens
qui vivent droitement selon leur
conscience sont sauvés par le Christ
et dans le Christ même s’ils ne l’ont



pas connu sur cette terre. Le Christ
est le Rédempteur et le Sauveur
universel du genre humain. Il est le
salut de tous ceux qui sont sauvés.

3. Relativisme éthico-social

Occupons nous à présent du
relativisme éthico-social. Cette
expression signifie non seulement
que le relativisme actuel a des
manifestations nombreuses et
évidentes dans le domaine éthique-
social mais que, tout d’abord, il se
présente comme étant justifié par ses
raisons éthiques-sociales-là. Ceci
explique combien sa divulgation est
facile et combien les moyens de le
combattre manquent d’efficacité.

Habermas parle ainsi de cette
justification éthique-sociale : dans la
société actuelle il y a un pluralisme
de vie et des idées diverses sur le
bien. On est ainsi devant une
alternative : ou l’on renonce à la
prétention classique de prononcer



des jugements de valeur sur les
différentes formes de vie que
l’expérience nous propose ou bien
l’on renonce à défendre l’idéal de la
tolérance qui veut que toutes les
idées de la vie se valent les unes les
autres ou, au moins, aient le même
droit d’exister[xvii]. Un juriste
argentin exprime cela de façon plus
synthétique : « Si l’existence de
raisons défendant des modes de vie
n’était pas utilisée pour justifier
l’usage de la coaction, la tolérance
serait compatible avec les
engagements les plus profonds
»[xviii]. Ce type de raisonnement
s’appuie sur ce que, tout au long de
l’histoire, les hommes ont sacrifié
violemment la liberté sur les autels
de la vérité. De ce fait, avec un peu
d’habileté dialectique il n’est pas
difficile de faire passer pour une
défense de la liberté, des attitudes et
des idées qui, tombant dans
l’extrême opposé, sacrifient



violemment la vérité sur les autels de
la liberté.

Cela explique pourquoi l’esprit
relativiste accable ses adversaires.
Dire, par exemple, que
l’hétérosexualité fait partie de la
nature du mariage ne mérite pas de
se poser la question : est-ce vrai ou
faux ? Car ce n’est simplement que
du fondamentalisme religieux. Qui
plus est, on ne démontrera même pas
que la thèse opposée est vraie, à
savoir, que l’hétérosexualité n’a rien
à voir avec le mariage. Ce qui
caractérise l’esprit relativiste est de
croire que cette thèse et l’une des
thèses dans le vent, aussi bien que la
thèse contraire voire encore d’autres
théories et qu’en définitive, toutes
ont la même valeur et le même droit
à être socialement reconnues. On
n’oblige personne à épouser
quelqu’un de son sexe, mais celui qui
voudrait le faire a le droit de pouvoir
le faire. C’est ce type de



raisonnement qui justifie la
légalisation de l’avortement et des
autres attentats contre la vie d’êtres
humains qui ne peuvent revendiquer
activement leurs droits, vu l’état où
ils sont, et dont la collaboration ne
nous est pas nécessaire. On n’oblige
personne à avorter, mais si l’on croit
qu’on doit le faire, on doit pouvoir le
faire.

On peut critiquer l’esprit relativiste
de bien des façons, selon chaque
circonstance. Mais ce qu’il ne faut
jamais faire c’est de montrer par des
propos ou des attitudes que ce qu’il
préconise est vrai. Autrement dit :
celui qui affronte le relativisme ne
peut pas donner l’impression qu’il
est prêt à sacrifier la liberté sur les
autels de la vérité. Il doit plutôt
montrer qu’il est sensible au fait,
clair en lui-même, que le pas à
franchir de la théorie à la pratique
éthique-politique doit se faire avec
beaucoup de prudence. Il est en effet



inadmissible que ceux qui affirment
et nient une même réalité aient
également raison, mais il l’est tout
autant d’affirmer que seuls ceux qui
pensent d’une façon déterminée ont
le droit à tous les droits civils dans le
sein de l’État. On doit éviter toute
confusion des niveaux théoriques et
éthiques-politiques : la rapport de la
conscience à la vérité est une chose,
et la justice avec les personnes en est
une autre bien différente. En suivant
cette logique, on peut arriver à
montrer, de façon crédible, qu’on ne
peut dire seulement dire d’une thèse
spéculative — ou d’une affirmation
qui prétend imposer la vérité des
choses— qu’elle est vraie ou fausse.
Les thèses spéculatives ne sont ni
fortes ni faibles, ni privées ni
publiques, ni chaudes ni froides, ni
violentes ni pacifiques, ni
autoritaires ni démocratiques, ni
progressiste ni conservatrices, ni
bonnes ni mauvaises. Elles sont
simplement vraies ou fausses. Que



dirions-nous de quelqu’un qui lors
d’une démonstration mathématique
ou d’une explication médicale se
hasarderait à dire que ces
connaissances scientifiques n’ont
qu’une valeur privée, ou qu’il s’agit
d’une théorie très démocratique ? Si
on est tout à fait sûr qu’un produit
pharmaceutique est bon pour une
tumeur, il s’agit d’une vérité
médicale, un point c’est tout. Il n’y a
plus rien à ajouter. En revanche, une
façon de concevoir les droits civils ou
la structure de l’État peut être
qualifiée d’autoritaire ou de
démocratique, de juste ou d’injuste,
de conservatrice ou de réformatrice.
Il faut en même temps rappeler qu’il
y a des réalités comme le mariage
qui sont à la fois l’objet d’une
connaissance vraie et d’une
réglementation pratique selon la
justice. En cas de conflit, il faut
trouver la façon de sauvegarder
aussi bien la vérité que la justice
envers les personnes et pour ce faire



il faut, entre autres, considérer de
près l’aspect «expressif » ou éducatif
des lois civiles[xix].

Dans son discours du 22 décembre
2005, Benoît XVI fait une nette
différence entre le rapport de la
conscience à la vérité et les relations
de justice entre les personnes. En
voici un paragraphe très significatif :
« Si la liberté de religion est
considérée comme une expression de
l'incapacité de l'homme à trouver la
vérité, et par conséquent, devient
une exaltation du relativisme alors,
de nécessité sociale et historique,
celle-ci est élevée de façon impropre
au niveau métaphysique et elle est
ainsi privée de son véritable sens,
avec pour conséquence de ne pas
pouvoir être acceptée par celui qui
croit que l'homme est capable de
connaître la vérité de Dieu, et, sur la
base de la dignité intérieure de la
vérité, est lié à cette connaissance. Il
est, en revanche, totalement différent



de considérer la liberté de religion
comme une nécessité découlant de la
coexistence humaine, et même
comme une conséquence intrinsèque
de la vérité qui ne peut être imposée
de l'extérieur, mais qui doit être
adoptée par l'homme uniquement à
travers le processus de la conviction.
Le Concile Vatican II, reconnaissant
et faisant sien, à travers le décret sur
la liberté religieuse, un principe
essentiel de l'Etat moderne, a repris à
nouveau le patrimoine plus profond
de l'Eglise »[xx].

Benoît XVI, dans la finesse de son
analyse, reconnaît que grâce au le
Concile Vatican II le principe éthique-
politique de l’État moderne fut
adopté par l’Église et qu’elle le fit en
récupérant ce qui appartenait de fait
à la tradition catholique. Son avis est
plein de nuances. « Ceux qui
pensaient que l'"ouverture au
monde" ainsi réalisée aurait tout
transformé en une pure harmonie,



avaient sous-estimé les tensions
intérieures et les contradictions de
l'époque moderne elle-même; ils
avaient sous-estimé la dangereuse
fragilité de la nature humaine, dans
toutes les périodes de l'histoire ». Et
d’affirmer que « le Concile ne
pouvait avoir l'intention d'abolir
cette contradiction de l'Evangile à
l'égard des dangers et des erreurs de
l'homme »[xxi]. Il dit aussi qu’il faut
s’attacher à « écarter les
contradictions erronées ou
superflues, pour présenter à notre
monde l'exigence de l'Evangile dans
toute sa grandeur et sa pureté »[xxii].
Et touchant du doigt le fond du
problème, il ajoute que « le pas
accompli par le Concile vers l'époque
moderne, qui de façon assez
imprécise a été présenté comme une
"ouverture au monde", appartient en
définitive au problème éternel du
rapport entre foi et raison, qui se
représente sous des formes toujours
nouvelles »[xxiii].



Ce raisonnement de Benoît XVI
montre comment faire face, avec
justice et dans la nuance, au
positionnement terriblement
insidieux du relativisme éthique-
social.

4. Les problèmes anthropologiques
du relativisme

Nous avons vu comment le
relativisme dans le domaine éthique-
social s’appuie sur un principe
d’ordre pratique : permettre à
quelqu’un de faire ce qu’il veut si
cela ne fait pas de mal aux autres,
dans un élargissement de la liberté.
Or la valeur de ce principe n’est
qu’apparente. L’esprit relativiste
conduit à un désordre
anthropologique profond qui revient
cher à la personne et à la société. La
nature de ce désordre
anthropologique est complexe et
hautement problématique. Je
n’évoquerai ici que deux problèmes.



Le premier tient au fait que l’esprit
relativiste est uni à l’accent mis de la
fonction pratique de l’intelligence et
la tendance à la réalisation du moi
qui lui est rattachée. Cela entraîne un
mépris de la fonction sapientielle de
l’intelligence et par conséquent des
tendances transitives et
transcendantes de la personne qui
lui sont rattachées.

On parle ici de rôle technique de
l’intelligence humaine, autrement
dénommée par d’autres[xxiv], pour
ce qui concerne l’activité de
l’intelligence évidente et nécessaire
afin s’orienter dans l’environnement,
garantir les moyens de subsistance et
la satisfaction des nécessités de base ;
Cette intelligence forge des concepts,
tisse des relations, connaît l’ordre
des choses, etc. dans le but de
maîtriser et d’exploiter la nature, de
fabriquer les outils et obtenir les
ressources dont on a besoin. C’est
grâce à cette fonction de



l’intelligence que les choses et les
forces de la nature deviennent
maîtrisables et gérables à notre
profit. De ce point de vue-là,
connaître c’est pouvoir : pouvoir
dominer, pouvoir gérer, pouvoir
mieux vivre.

En revanche, la fonction sapientielle
cherche à comprendre le sens du
monde et de la vie humaine. Elle
forge des concepts non pas dans le
but de dominer mais d’atteindre les
vérités et les idées sur le monde
pouvant répondre adéquatement à la
recherche du sens de l’existence.
Cette réponse est, à la longue, aussi
nécessaire que le boire et le manger.

S’évader, fuir systématiquement de
vérité à travers cet esprit relativiste
dont nous avons parlé, entraîne un
déséquilibre de ces deux fonctions de
l’intelligence et des tendances qui lui
sont rattachées. La prédominance de
la fonction technique est la



prédominance au niveau personnel
et culturel des tendances vers les
valeurs vitales (le plaisir, le bien-être,
l’absence de sacrifice et d’effort), à
travers lesquels s’affirme et
s’épanouit le moi individuel. Le
mépris de la fonction sapientielle
entraîne l’inhibition des tendances
transitives, c’est-à-dire altruistes et
sociales et surtout l’amoindrissement
de la capacité d’auto-transcendance
qui fait que la personne finisse par se
confiner dans les limites de l’égoïsme
individualiste. Autrement dit, le
souci de posséder, de triompher, de
grimper, de se reposer, de s’amuser,
de mener une vie facile et aisée,
l’emporte sur celui de savoir, de
réfléchir, de donner un sens à ce que
l’on fait, d’aider les autres avec le
travail personnel, de dépasser cercle
réduit de nos intérêts vitaux
immédiates et bloque ainsi la
transcendance horizontale (vers les
autres et vers la collectivité) et la



verticale (vers les valeurs idéales
absolues, vers Dieu).

Le deuxième problème est
étroitement lié au premier. Le
manque de sensibilité pour la vérité
et pour les questions relatives au
sens de la vie entraîne la
déformation, voire la corruption, de
l’idée et de l’expérience de la liberté.
De la liberté personnelle, tout
d’abord. Il n’est pas étonnant que la
consolidation sociale et légale des
modes de vie cohérents avec le
désordre anthropologique dont nous
parlons soit toujours fondée au nom
de la liberté, réalité sacro-sainte mais
qu’il faut comprendre dans son
véritable sens. On invoque la liberté
d’avorter, d’ignorer, de parler
vulgairement, de ne pas être obligé
de justifier ses prises de position, de
déranger et surtout et avant, la
liberté d’imposer aux autres une
philosophie relativiste que tous
devraient adopter comme la



philosophie de la liberté. Se refuser à
accepter cela c’est être soumis à un
processus de lynchage social et
culturel très dur à supporter. Je
pense que ces considérations
peuvent aider à comprendre
pourquoi Benoît XVI a parlé d’une «
dictature du relativisme ».

Tout ceci est aussi très négatif pour la
foi chrétienne. Penser qu’il y a une
vérité que l’on peut atteindre avec
certitude même si cela est difficile,
penser qu’il y a des réalités qui ne
peuvent pas être autrement, c’est-à-
dire, penser que notre capacité de
façonner culturellement l’amour, le
mariage, la génération,
l’ordonnancement de la vie
commune dans l’État, etc. a des
limites que l’on ne peut pas dépasser,
c’est en définitive penser qu’il y a
une intelligence plus élevée que
l’esprit humain. C’est l’intelligence
du Créateur, qui détermine ce que les
choses sont ainsi que les limites de



notre pouvoir de les transformer. Le
relativiste pense le contraire. Le
relativisme est une sorte
d’agnosticisme. Si l’on va au fond de
son analyse on découvrira qu’il est
plus près d’un athéisme pratique.
Exemple : l’idée que Dieu ait crée
l’homme et la femme n’est pas
compatible avec un éventuel mariage
de personnes du même sexe. Mais
cela devient possible lorsque l’on
pense que le mariage n’est qu’une
création culturelle : c’est nous qui
l’avons structuré il y a des siècles et
c’est à nous de le structurer
autrement.

Le relativisme répond à l’idée
profonde de la vie qu’il essaie
d’imposer. Le relativiste pense que la
façon d’atteindre le plus grand
bonheur que l’on peut atteindre en
ce monde, bonheur toujours limité et
fragmenté, est d’évacuer le problème
de la vérité, complication inutile et
nuisible, cause de tellement de



soucis. Or cette philosophie se heurte
à un problème : les hommes qui
veulent en effet être heureux, jouir,
se libérer de toute contrainte, ont
aussi une intelligence et veulent
connaître le sens de leur vie. Aristote
dit, au début de sa Métaphysique que
par nature, tout homme veut
savoir[xxv]. Le Christ ajoute que «
l’homme ne vit pas seulement de
pain, mais de toute parole qui
procède de la bouche de Dieu »[xxvi].

Le désir de savoir et la soif de la
parole qui procède de la bouche de
Dieu sont intarissables et aucun
montage de communication ou de
coercition ne pourra les éliminer de
la vie humaine. C’est la raison pour
laquelle on peut être sûr que l’heure
présente est une heure pleine
d’espérance, que le futur est plus
prometteur qu’il n’en a l’air. Avec ces
réflexions qui ne prétendent pas être
négatives, on a seulement voulu
exposer sérieusement et avec



réalisme l’aspect de la conjoncture
actuelle que Benoît XVI a taxée de
relativisme ainsi que son incidence
sur la pratique et la diffusion de la
foi chrétienne dans le monde
d’aujourd’hui. 

NOTES

[i] Nous considérons ici les textes
suivants : J.RATZINGER, Foi, Vérité et
Tolérance, ed. Parole et Silence, juin
2005, l’homélie de la « missa pro
eligendo Romano Pontifice » célébrée
le 18 avril 2005 en la Basilique Saint-
Pierre et le discours très important
de Benoît XVI à la Curie Romaine à
l’occasion de la Nativité, du 22
décembre 2005. [ii] Cf. J.RATZINGER, 
Foi, Vérité et Tolérance, ed. Parole et
Silence, juin 2005, p. 122 et homélie
du 18 avril 2005

[iii]J.RATZINGER, Foi, Vérité et
Tolérance, ed. Parole et Silence, juin
2005, p. 171



[iv] Cf. Ibidem, pages 171-193.

[v] La connaissance de Dieu que nous
procure la foi n’est pas exhaustive
puisqu’au Ciel nous connaîtrons Dieu
beaucoup mieux. Cependant, ce que
nous dit la Révélation est vrai et c’est
tout ce que Dieu a voulu nous faire
connaître de Lui. Il n’y a pas d’autre
source pour en savoir davantage sur
Dieu. Il n’y a pas d’autres révélations.

[vi] Hb l, 3.

[vii]Cf. 1 Tm 2, 5.

[viii] C’est la thèse d’E.Troeltsch au
début du 20ème siècle. Cf. 
L’assolutezza del cristianesimo et la
storia delle religioni, Morano. Napoli
1968.

[ix] C’est une idée récurrente dans 
Foi, vérité et tolérance, o.c.

[x] Cf. J.RATZINGER, Foi, Vérité et
tolérance, oc. p. 195



[Ntd :Le discours philosophique a
besoin de cohérence. Une expression
de ce besoin est le principe d'identité
qui énonce que ce qui est est. C'est,
selon Aristote (Métaphysique, livre
gamma), l'exigence fondamentale du
discours rationnel. Si on ne l'admet
pas, le sens des concepts peut
changer à tout instant, ce qui revient
à dire qu'on ne peut rien dire qui ne
soit contradictoire. Or,Une chose est
ce qu'elle est (A=A)].

La raison est une faculté del'esprit
humain dont la mise en œuvre nous
permet — en suivant des règles ou
des normes — de fixer des critères de
vérité et d'erreur, de discerner le 
bien et le mal et de mettre en œuvre
des moyens en vue d'une fin donnée.
Cette faculté a donc plusieurs
emplois, scientifique, technique et 
éthique.

https://fr.wikipedia.org/wiki/Aristote
https://fr.wikipedia.org/wiki/Facult%C3%A9
https://fr.wikipedia.org/wiki/Esprit
https://fr.wikipedia.org/wiki/V%C3%A9rit%C3%A9
https://fr.wikipedia.org/wiki/Erreur
https://fr.wikipedia.org/wiki/Bien
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mal
https://fr.wikipedia.org/wiki/Facult%C3%A9
https://fr.wikipedia.org/wiki/Technique
https://fr.wikipedia.org/wiki/%C3%89thique


Par suite, on peut distinguer, au
point de vue des normes
rationnelles :

la raison, ensemble de principes
directeurs de la connaissance ou de
l'action ; la raison, principe de 
création et de mise en ordre de ces
principes. 

[xi] On peut trouver un exposé qui
défend la thèse pluraliste dans :
Knitter, P., No other name ? A critical
survey of christian attitudes towards
the world religions, Orbis books,
Maryknoll (NY) 1985 ; Hick, J., An
interpretation of religion. Human
responses to tracendent, Yale
university press, London 1989 ;
Amaladoss, M., The pluralism of
religions and the signifiance of Christ,
in Id., Making all things new :
Dialogue, pluralism and
evangelisation in Asia, Gujarat
Sahistya Prakash, Anand 1990, pages
243-268 ; Id., Mission and



servanthood, , « Third millennium » 2
(1999) 59-66 ; Id., Jésus-Christ, le seul
sauveur et la mission, « Spiritus » 159
(2000) 148-157 ; id., « Do not judge…
» (Mt 7, 1), « Jeevadhara » 31/183
(2001) 179-182 ; Wilfred, F., Beyond
settled foundations.The journey of
indian theology, Madras 1993.

[xii] D’aucuns assurent que le Verbe
incarné, Lógos ásarkos ou Lógos
cosmique, déploie une action
salvifique beaucoup plus large que
celle du Verbe Incarné, ou Lógos
énsarkos (Cf. par exemple Dupuis J. 
Verso una teologia del pluralismo
religioso. Queriniana, Brescia 1997,
p. 404). D’autres affirment au
contraire que c’est le Saint-Esprit qui
déploie une action salvifique séparée
et indépendante de celle du Christ et
ils fondent sur l’Esprit Saint la valeur
spécifique autonome des religions
non chrétiennes et la véritable
révélation qu’elles recèlent.



[xiii] Cf. Jean-Paul II, lettre
encyclique « Redemptoris missio » sur
la validité permanente du
commandement missionnaire, 7
décembre 1990.

[xiv] Cf. Congrégation pour la
doctrine de la foi, Déclaration « 
Dominus Iesus » sur l’unicité et
l’universalité salvifique de Jésus-
Christ et de l’Église, 6 août 2000.

[xv] Cf. Dupuis J., o.c. pages 367 et
403.

[xvi] Cf. Ibidem, pages 332 et 342.

[xvii] Cf. Habermas, J., Teoria della
morale, Laterza, Roma-Bari 1995, p.
88 (original : Erläuterungen zur
Diskursethik, Suhrkamp, Frankfürt
am Main 1991).

[xviii]Nino, C.S., Ética y derechos
humanos. Un ensayo de
fundamentación, Ariel, Barcelona
1989, p. 195.



[xix] Est appelé aspect « expressif »
des lois civiles le fait indéniable que
les lois, tout en interdisant quelque
chose, expriment une idée de
l’homme, de la vie, du mariage et ont
ainsi un effet éducateur soit positif
soit négatif.

[xx]Benoît XVI, Discours à la Curie
Romaine à l’occasion de Noël, 22
décembre 2005.

[xxi]Ibidem.

[xxii]Ibidem [xxiii]Ibidem [xxiv]
Philipp Lersch l’appelle fonction
intellectuelle et parle de fonction
spirituelle pour l’intelligence que
nous qualifions de fonction
sapientelle. Cf. Lersch, Ph., La
estructura de la personalidad, 4ème
éd. Scientia, Barcelona 1963, pages
399-404.

[xxv] Cf. Aristote,Métaphysique, l, l :
980 a 1.



[xxvi] Mt 4, 4.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/relativisme-
verite-et-foi/ (22/12/2025)

https://opusdei.org/fr-be/article/relativisme-verite-et-foi/
https://opusdei.org/fr-be/article/relativisme-verite-et-foi/
https://opusdei.org/fr-be/article/relativisme-verite-et-foi/

	Relativisme, vérité et foi

