
opusdei.org

Que nous dit le
Catéchisme de
l’Église Catholique
sur Noël ?

Nous croyons que Jésus-Christ a
été conçu du Saint-Esprit, et
qu’il est né de la Vierge Marie.
Mais pourquoi s’est-il fait
homme ? Voilà ce que répond le
catéchisme de l’Église
catholique.

13/12/2021

I. Pourquoi le Verbe s’est-il fait
chair



456 Avec le Credo de Nicée-
Constantinople, nous répondons en
confessant: " Pour nous les hommes et
pour notre salut Il descendit du ciel;
par l’Esprit Saint, Il a pris chair de la
Vierge Marie et s’est fait homme ".

457 Le Verbe s’est fait chair pour
nous sauver en nous réconciliant avec
Dieu : " C’est Dieu qui nous a aimés et
qui a envoyé son Fils en victime de
propitiation pour nos péchés " (1 Jn
4, 10). " Le Père a envoyé son Fils, le
sauveur du monde " (1 Jn 4, 14). "
Celui-là a paru pour ôter les péchés
" (1 Jn 3, 5) :

Malade, notre nature demandait à
être guérie ; déchue, à être relevée ;
morte, à être ressuscitée. Nous
avions perdu la possession du bien, il
fallait nous la rendre. Enfermés dans
les ténèbres, il fallait nous porter la
lumière ; captifs, nous attendions un
sauveur ; prisonniers, un secours ;
esclaves, un libérateur. Ces raisons-là



étaient-elles sans importance ? Ne
méritaient-elles pas d’émouvoir Dieu
au point de le faire descendre jusqu’à
notre nature humaine pour la visiter,
puisque l’humanité se trouvait dans
un état si misérable et si
malheureux ? (S. Grégoire de Nysse,
or. catech. 15 : PG 45, 48B).

458 Le Verbe s’est fait chair pour que
nous connaissions ainsi l’amour de
Dieu : " En ceci s’est manifesté
l’amour de Dieu pour nous : Dieu a
envoyé son Fils unique dans le
monde afin que nous vivions par lui
" (1 Jn 4, 9). " Car Dieu a tant aimé le
monde qu’il a donné son Fils unique
afin que quiconque croit en lui ne se
perde pas, mais ait la vie éternelle
" (Jn 3, 16).

459 Le Verbe s’est fait chair pour être
notre modèle de sainteté : " Prenez
sur vous mon joug et apprenez de
moi... " (Mt 11, 29). " Je suis la voie, la
vérité et la vie ; nul ne vient au Père



sans passer par moi " (Jn 14, 6). Et le
Père, sur la montagne de la
Transfiguration, ordonne : " Écoutez-
le " (Mc 9, 7 ; cf. Dt 6, 4-5). Il est en
effet le modèle des Béatitudes et la
norme de la Loi nouvelle : " Aimez-
vous les uns les autres comme je
vous ai aimés " (Jn 15, 12). Cet amour
implique l’offrande effective de soi-
même à sa suite (cf. Mc 8, 34).

460 Le Verbe s’est fait chair pour
nous rendre " participants de la
nature divine " (2 P 1, 4) : " Car telle
est la raison pour laquelle le Verbe
s’est fait homme, et le Fils de Dieu,
Fils de l’homme : c’est pour que
l’homme, en entrant en communion
avec le Verbe et en recevant ainsi la
filiation divine, devienne fils de Dieu
" (S. Irénée, hær. 3, 19, 1). " Car le Fils
de Dieu s’est fait homme pour nous
faire Dieu " (S. Athanase, inc. 54, 3 :
PG 25, 192B). " Le Fils unique de
Dieu, voulant que nous participions à
sa divinité, assuma notre nature, afin



que Lui, fait homme, fit les hommes
Dieu " (S. Thomas d’A., opusc. 57 in
festo Corp. Chr. 1).

II. L’Incarnation

461 Reprenant l’expression de S. Jean
(" Le Verbe s’est fait chair " : Jn 1, 14),
l’Église appelle " Incarnation " le fait
que le Fils de Dieu ait assumé une
nature humaine pour accomplir en
elle notre salut. Dans une hymne
attestée par S. Paul, l’Église chante le
mystère de l’Incarnation :

" Ayez entre vous les mêmes
sentiments qui furent dans le Christ
Jésus : Lui, de condition divine, ne
retint pas jalousement le rang qui
l’égalait à Dieu. Mais il s’anéantit lui-
même prenant condition d’esclave et
devenant semblable aux hommes.
S’étant comporté comme un homme,
il s’humilia plus encore, obéissant
jusqu’à la mort, et la mort sur la
Croix ! " (Ph 2, 5-8 ; cf. LH, cantique
des Vêpres du samedi).



462 L’épître aux Hébreux parle du
même mystère :

C’est pourquoi, en entrant dans le
monde, le Christ dit : Tu n’as voulu ni
sacrifice ni oblation ; mais tu m’as
façonné un corps. Tu n’as agréé ni
holocauste ni sacrifices pour les
péchés. Alors j’ai dit : Voici, je viens
(...) pour faire ta volonté (He 10, 5-7,
citant Ps 40, 7-9 LXX).

463 La foi en l’Incarnation véritable
du Fils de Dieu est le signe distinctif
de la foi chrétienne : " A ceci
reconnaissez l’esprit de Dieu : Tout
esprit qui confesse Jésus-Christ venu
dans la chair est de Dieu " (1 Jn 4, 2).
C’est là la joyeuse conviction de
l’Église dès son commencement,
lorsqu’elle chante " le grand mystère
de la piété " : " Il a été manifesté dans
la chair " (1 Tm 3, 16).

III. Vrai Dieu et vrai homme



464 L’événement unique et tout à fait
singulier de l’Incarnation du Fils de
Dieu ne signifie pas que Jésus-Christ
soit en partie Dieu et en partie
homme, ni qu’il soit le résultat du
mélange confus entre le divin et
l’humain. Il s’est fait vraiment
homme en restant vraiment Dieu.
Jésus-Christ est vrai Dieu et vrai
homme. Cette vérité de foi, l’Église a
dû la défendre et la clarifier au cours
des premiers siècles face à des
hérésies qui la falsifiaient.

465 Les premières hérésies ont
moins nié la divinité du Christ que
son humanité vraie (docétisme
gnostique). Dès les temps apostolique
la foi chrétienne a insisté sur la vraie
incarnation du Fils de Dieu, " venu
dans la chair " (cf. 1 Jn 4, 2-3 ; 2 Jn 7).
Mais dès le troisième siècle, l’Église a
dû affirmer contre Paul de Samosate,
dans un Concile réuni à Antioche,
que Jésus-Christ est Fils de Dieu par
nature et non par adoption. Le



premier Concile œcuménique de
Nicée, en 325, confessa dans son
Credo que le Fils de Dieu est "
engendré, non pas créé, de la même
substance (homousios – DS 125) que
le Père " et condamna Arius qui
affirmait que " le Fils de Dieu est
sorti du néant " (DS 130) et qu’il
serait " d’une autre substance que le
Père " (DS 126).

466 L’hérésie nestorienne voyait
dans le Christ une personne humaine
conjointe à la personne divine du Fils
de Dieu. Face à elle S. Cyrille
d’Alexandrie et le troisième Concile
œcuménique réuni à Ephèse en 431
ont confessé que " le Verbe, en
s’unissant dans sa personne une
chair animée par une âme
rationnelle, est devenu homme " (DS
250). L’humanité du Christ n’a
d’autre sujet que la personne divine
du Fils de Dieu qui l’a assumée et
faite sienne dès sa conception. Pour
cela le Concile d’Ephèse a proclamé



en 431 que Marie est devenue en
toute vérité Mère de Dieu par la
conception humaine du Fils de Dieu
dans son sein : " Mère de Dieu, non
parce que le Verbe de Dieu a tiré
d’elle sa nature divine, mais parce
que c’est d’elle qu’il tient le corps
sacré doté d’une âme rationnelle, uni
auquel en sa personne le Verbe est
dit naître selon la chair " (DS 251).

467 Les monophysites affirmaient
que la nature humaine avait cessé
d’exister comme telle dans le Christ
en étant assumée par sa personne
divine de Fils de Dieu. Confronté à
cette hérésie, le quatrième Concile
œcuménique, à Chalcédoine, a
confessé en 451 :

A la suite des saints Pères, nous
enseignons unanimement à
confesser un seul et même Fils, notre
Seigneur Jésus-Christ, le même
parfait en divinité et parfait en
humanité, le même vraiment Dieu et



vraiment homme, composé d’une
âme rationnelle et d’un corps,
consubstantiel au Père selon la
divinité, consubstantiel à nous selon
l’humanité, " semblable à nous en
tout, à l’exception du péché " (He 4,
15) ; engendré du Père avant tout les
siècles selon la divinité, et en ces
derniers jours, pour nous et pour
notre salut, né de la Vierge Marie,
Mère de Dieu, selon l’humanité.

Un seul et même Christ, Seigneur,
Fils unique, que nous devons
reconnaître en deux natures, sans
confusion, sans changement, sans
division, sans séparation. La
différence des natures n’est
nullement supprimée par leur union,
mais plutôt les propriétés de chacune
sont sauvegardées et réunies en une
seule personne et une seule
hypostase (DS 301-302).

468 Après le Concile de Chalcédoine,
certains firent de la nature humaine



du Christ une sorte de sujet
personnel. Contre eux, le cinquième
Concile œcuménique, à
Constantinople en 553, a confessé à
propos du Christ : " Il n’y a qu’une
seule hypostase [ou personne], qui
est notre Seigneur Jésus-Christ, un de
la Trinité " (DS 424). Tout dans
l’humanité du Christ doit donc être
attribué à sa personne divine comme
à son sujet propre (cf. déjà Cc.
Ephèse : DS 255), non seulement les
miracles mais aussi les souffrances
(cf. DS 424) et même la mort : " Celui
qui a été crucifié dans la chair, notre
Seigneur Jésus-Christ, est vrai Dieu,
Seigneur de la gloire et Un de la
sainte Trinité " (DS 432).

469 L’Église confesse ainsi que Jésus
est inséparablement vrai Dieu et vrai
homme. Il est vraiment le Fils de
Dieu qui s’est fait homme, notre
frère, et cela sans cesserd’être Dieu,
notre Seigneur :



" Il resta ce qu’Il était, Il assuma ce
qu’il n’était pas ", chante la liturgie
romaine (LH, In Solemnitate Sanctae
Dei Genetricis Mariae, antiphona ad "
Benedictus "; cf. S. Léon le Grand,
serm. 21, 2 : PL 54, 192A). Et la
liturgie de S. Jean Chrysostome
proclame et chante : " O Fils unique
et Verbe de Dieu, étant immortel, tu
as daigné pour notre salut t’incarner
de la sainte Mère de Dieu et toujours
Vierge Marie, qui sans changement
es devenu homme, et qui as été
crucifié, O Christ Dieu, qui, par ta
mort as écrasé la mort, qui es Un de
la Sainte Trinité, glorifié avec le Père
et le Saint-Esprit, sauve-nous !
" (Tropaire " O monoghenis ").

IV. Comment le Fils de Dieu est-il
homme ?

470 Parce que dans l’union
mystérieuse de l’Incarnation " la
nature humaine a été assumée, non
absorbée " (GS 22, § 2), l’Église a été



amenée au cours des siècles à
confesser la pleine réalité de l’âme
humaine, avec ses opérations
d’intelligence et de volonté, et du
corps humain du Christ. Mais
parallèlement, elle a eu à rappeler à
chaque fois que la nature humaine
du Christ appartient en propre à la
personne divine du Fils de Dieu qui
l’a assumée. Tout ce qu’il est et ce
qu’il fait en elle relève " d’Un de la
Trinité ". Le Fils de Dieu
communique donc à son humanité
son propre mode d’exister personnel
dans la Trinité. Ainsi, dans son âme
comme dans son corps, le Christ
exprime humainement les mœurs
divines de la Trinité (cf. Jn 14, 9-10) :

Le Fils de Dieu a travaillé avec des
mains d’homme, il a pensé avec une
intelligence d’homme, il a agi avec
une volonté d’homme, il a aimé avec
un cœur d’homme. Né de la Vierge
Marie, il est vraiment devenu l’un de



nous, en tout semblable à nous,
hormis le péché (GS 22, § 2).

L’âme et la connaissance humaine du
Christ

471 Apollinaire de Laodicée affirmait
que dans le Christ le Verbe avait
remplacé l’âme ou l’esprit. Contre
cette erreur l’Église a confessé que le
Fils éternel a assumé aussi une âme
raisonnable humaine (cf. DS 149).

472 Cette âme humaine que le Fils de
Dieu a assumée est douée d’une vraie
connaissance humaine. En tant que
telle celle-ci ne pouvait pas être de
soi illimitée : elle était exercée dans
les conditions historiques de son
existence dans l’espace et le temps.
C’est pourquoi le Fils de Dieu a pu
vouloir en se faisant homme " croître
en sagesse, en taille et en grâce " (Lc
2, 52) et de même avoir à s’enquérir
sur ce que dans la condition humaine
on doit apprendre de manière
expérimentale (cf. Mc 6, 38 ; Mc 8, 27



; Jn 11, 34 ; etc.). Cela correspondait à
la réalité de son abaissement
volontaire dans " la condition
d’esclave " (Ph 2,7).

473 Mais en même temps, cette
connaissance vraiment humaine du
Fils de Dieu exprimait la vie divine
de sa personne (cf. S. Grégoire le
Grand, ep. 10, 39 : DS 475 : PL 77,
1097B). " La nature humaine du Fils
de Dieu, non par elle-même mais par
son union au Verbe, connaissait et
manifestait en elle tout ce qui
convient à Dieu " (S. Maxime le
Confesseur, qu. dub. 66 : PG 90,
840A). C’est en premier le cas de la
connaissance intime et immédiate
que le Fils de Dieu fait homme a de
son Père (cf. Mc 14, 36 ; Mt 11, 27 ; Jn
1, 18 ; 8, 55 ; etc.). Le Fils montrait
aussi dans sa connaissance humaine
la pénétration divine qu’il avait des
pensées secrètes du cœur des
hommes (cf. Mc 2, 8 ; Jn 2, 25 ; 6, 61 ;
etc.).



474 De par son union à la Sagesse
divine en la personne du Verbe
incarné, la connaissance humaine du
Christ jouissait en plénitude de la
science des desseins éternels qu’il
était venu révéler (cf. Mc 8, 31 ; 9, 31 ;
10, 33-34 ; 14, 18-20. 26-30). Ce qu’il
reconnaît ignorer dans ce domaine
(cf. Mc 13, 32), il déclare ailleurs
n’avoir pas mission de le révéler (cf.
Ac 1, 7).

La volonté humaine du Christ

475 De manière parallèle, l’Église a
confessé au sixième Concile
œcuménique (Cc. Constantinople III
en 681) que le Christ possède deux
volontés et deux opérations
naturelles, divines et humaines, non
pas opposées, mais coopérantes, de
sorte que le Verbe fait chair a voulu
humainement dans l’obéissance à
son Père tout ce qu’il a décidé
divinement avec le Père et le Saint-
Esprit pour notre salut (cf. DS



556-559). La volonté humaine du
Christ " suit sa volonté divine, sans
être en résistance ni en opposition
vis-à-vis d’elle, mais bien plutôt en
étant subordonnée à cette volonté
toute-puissante " (DS 556).

Le vrai corps du Christ

476 Puisque le Verbe s’est fait chair
en assumant une vraie humanité, le
corps du Christ était délimité (cf. Cc.
Latran en 649 : DS 504). A cause de
cela, le visage humain de Jésus peut
être " dépeint " (Ga 3, 2). Au sixième
Concile œcuménique (Cc. Nicée II en
787 : DS 600-603) l’Église a reconnu
comme légitime qu’il soit représenté
sur des images saintes.

477 En même temps l’Église a
toujours reconnu que, dans le corps
de Jésus, " Dieu qui est par nature
invisible est devenu visible à nos
yeux " (MR, Préface de Noël). En
effet, les particularités individuelles
du corps du Christ expriment la



personne divine du Fils de Dieu.
Celui-ci a fait siens les traits de son
corps humain au point que, dépeints
sur une image sainte, ils peuvent être
vénérés car le croyant qui vénère son
image, " vénère en elle la personne
qui y est dépeinte " (Cc. Nicée II : DS
601).

Le Cœur du Verbe incarné

478 Jésus nous a tous et chacun
connus et aimés durant sa vie, son
agonie et sa passion et il s’est livré
pour chacun de nous : " Le Fils de
Dieu m’a aimé et s’est livré pour moi
" (Ga 2, 20). Il nous a tous aimés d’un
cœur humain. Pour cette raison, le
Cœur sacré de Jésus, transpercé par
nos péchés et pour notre salut (cf. Jn
19, 34), " est considéré comme le
signe et le symbole éminents... de cet
amour que le divin Rédempteur
porte sans cesse au père éternel et à
tous les hommes sans exception



" (Pie XII, Enc. " Haurietis aquas " : DS
3924 ; cf. DS 3812).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/que-nous-dit-
le-catechisme-de-leglise-catholique-sur-

noel/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/que-nous-dit-le-catechisme-de-leglise-catholique-sur-noel/
https://opusdei.org/fr-be/article/que-nous-dit-le-catechisme-de-leglise-catholique-sur-noel/
https://opusdei.org/fr-be/article/que-nous-dit-le-catechisme-de-leglise-catholique-sur-noel/
https://opusdei.org/fr-be/article/que-nous-dit-le-catechisme-de-leglise-catholique-sur-noel/

	Que nous dit le Catéchisme de l’Église Catholique sur Noël ?

