
opusdei.org

Protagonistes de
notre propre vie

«la tâche d'être artisan de sa
propre vie est confiée à tout
homme : en un certain sens, il
doit en faire une œuvre d'art,
un chef-d'œuvre »

24/04/2015

"Je vous demande d'être
constructeurs du monde, de vous
mettre au travail pour un monde
meilleur. Chers jeunes, s'il vous plaît,
ne regardez pas la vie « du balcon »,
mettez-vous en elle, Jésus n'est pas
resté au balcon, il s'est immergé ; ne



regardez pas la vie « du balcon »,
immergez-vous en elle comme l'a fait
Jésus. [1] »

Ces propos que le pape François
adressait à des jeunes, suscitent
aussitôt certaines questions que le
Pontife romain lui-même a formulées
juste après : « Par où commençons-
nous ? à qui demandons-nous de
commencer cela ? […] Par toi et par
moi ! Que chacun, une fois encore en
silence, se demande : si je devais
commencer par moi, par où
commencerais-je ? Que chacun ouvre
son cœur pour que Jésus lui dise par
où commencer. [2] » Pour être
protagoniste des événements du
monde, il est indispensable de
commencer par être protagoniste de
sa propre vie.

Libres et conditionnés

Être protagoniste implique de
reconnaître que les circonstances
familiales ou sociales ne déterminent



pas notre caractère de façon absolue,
même si elles exercent une
influence.

Il en est de même des instincts les
plus élémentaires, liés à la
constitution corporelle et à
l'hérédité : tout en marquant sans
doute certaines tendances, ils
peuvent cependant être façonnés et
orientés par l'exercice de la volonté
qui suit la raison bien formée.

Notre personnalité se forge dans la
mesure même où nous prenons
librement des décisions, étant donné
que les actes humains n'ont pas pour
seule finalité d'influer sur notre
environnement mais qu'ils influent
aussi sur nous. La répétition d'actes
nous fait acquérir certaines
habitudes ou adopter une attitude
déterminée face à la réalité, même si
cela se produit presque à notre insu.
C'est pourquoi, pour exposer les
motifs de nos réactions spontanées,



plutôt que de dire « c'est que je suis
ainsi », il faudrait souvent admettre :
« C'est que je me suis fait ainsi ».

Nous avons des conditionnements
souvent difficiles à contrôler, tels que
la qualité des relations au sein de la
famille, l'environnement social où
nous grandissons, une maladie qui
nous impose certaines limites, etc.
Fréquemment, il n'est pas possible de
les ignorer ni d'y porter remède,
mais nous pouvons en revanche
changer notre façon de les aborder,
surtout si nous sommes conscients
du fait que rien n'échappe aux soins
de la providence de Dieu. Il importe
de répéter sans cesse que Jésus ne s'est
pas adressé à un groupe de privilégiés
mais qu'il est venu nous révéler
l'amour universel de Dieu. Tous les
hommes sont aimés de Dieu et il
attend de tous leur amour [3]. Quelles
que soient les circonstances et même
si nos limites sont importantes, nous
pouvons offrir à Dieu et au prochain



nos marques d'amour, aussi
insignifiantes qu'elles paraissent. Qui
connaît la valeur d'un sourire dans
les tribulations, de l'offrande au
Seigneur de la douleur, bien unis à la
Croix, de l'acceptation patiente des
contrariétés ! Rien ne peut dépasser
un amour sans limite, plus fort que la
douleur, que la solitude, que
l'abandon, que la trahison, que la
calomnie, que la souffrance physique
et morale, que la mort même.

Artisans de notre propre vie

Découvrir tous nos talents
personnels — vertus, capacités,
compétences —, en être
reconnaissants et les mettre de notre
mieux à contribution, voilà une tâche
pour notre liberté. Or, nous devons
nous rappeler que ce qui structure le
plus la personnalité chrétienne, ce
sont les dons de Dieu, qui pénètrent
au plus profond de notre être. Parmi
eux, à un degré éminent, le don



immense de la filiation divine, reçu
au baptême. Par elle, le Père voit en
nous l'image de Jésus-Christ, une
image certes imparfaite, puisque
nous sommes des créatures limitées,
mais qui devient de plus en plus
nette grâce au sacrement de la
confirmation, au pardon
transformateur de la pénitence et,
spécialement, à la communion à son
Corps et à son Sang.

Partant des dons reçus de la main de
Dieu, chacun est, qu'il le veuille ou
non, auteur de son existence. Disons,
avec les mots de saint Jean Paul II,
que « la tâche d'être artisan de sa
propre vie est confiée à tout
homme : en un certain sens, il doit
en faire une œuvre d'art, un chef-
d'œuvre » [4]. Nous sommes maîtres
de nos actes, puisque le Seigneur au
commencement a fait l'homme et il
l'a laissé à son conseil [5] ; c'est
nous qui, si nous le voulons, tenons



les rênes de notre vie au milieu des
orages et des difficultés.

Nous sommes libres ! Cette
découverte se fait sur un fond
d'incertitude. Vers où dois-je
conduire ma vie ? Mais aussi et
surtout avec joie : En nous créant,
Dieu a couru le risque et l'aventure de
notre liberté. Il a voulu une histoire
qui soit une histoire vraie, faite de
décisions authentiques et non pas une
fiction ni un jeu [6]. Dans cette
aventure, nous ne sommes pas seuls :
nous comptons, en premier lieu, avec
l'aide de Dieu lui-même, qui nous
propose une mission, et aussi avec la
collaboration des autres : proches
parents, amis, personnes que nous
rencontrons par hasard à un
moment donné de notre vie. Être
protagoniste de sa propre vie
n'implique pas d'ignorer que nous
sommes dépendants sous bien des
rapports. En outre, si nous
considérons que cette dépendance



est réciproque, nous pourrions
même dire que nous sommes
interdépendants. Par conséquent, la
liberté ne se suffit pas à elle-même :
elle serait creuse si nous ne
l'employions pas à faire de grandes
choses, des choses magnanimes.
Comme nous le verrons, la liberté est
orientée au don de soi, ou, autrement
dit, il n'est de vraie liberté que celle
qui se donne.

Un chemin à parcourir

Saint Josémaria rappelait
quelquefois une affiche qu'il a
trouvée à Burjasot (Valence), peu de
temps après la fin de la guerre civile
espagnole. On y lisait une phrase
qu'il a souvent citée dans sa
prédication : « Que chaque voyageur
suive son chemin ». Chaque âme vit
sa vocation de façon personnelle,
avec ses propres accents : On peut y
marcher à droite ou à gauche, en zig-
zag, à pied ou à cheval. Il y a cent



mille manières de marcher sur le
chemin divin [7]. Dans l'histoire de sa
sainteté, chacun est l'acteur
principal, chacun possède sa marque
distinctive pour chaque facette de
son existence et de sa personnalité,
en évitant de se laisser simplement
conduire par les événements.

Librement — comme des enfants et,
pardonnez-moi si j'insiste, non comme
des esclaves — nous suivons le sentier
que le Seigneur a tracé pour chacun
de nous. Nous savourons cette facilité
de mouvement comme un don de Dieu
[8]. Cette souplesse, une souveraineté
humaine, va de pair avec la
responsabilité et la conscience de
savoir que Dieu nous a façonnés :
c'est un rêve divin qui devient une
réalité dans la mesure où nous
faisons l'expérience de l'amour sans
condition, qui réclame notre
réponse. L'amour de Dieu affirme
notre liberté et l'élève par sa grâce à
des niveaux insoupçonnés.



Marcher bien accompagnés

Dans les plans divins, la vie est
prévue pour être partagée : le
Seigneur compte sur l'aide mutuelle
entre les êtres humains. En fait, nous
le constatons chaque jour : nous
sommes très souvent incapables de
satisfaire tout seuls aux besoins les
plus basiques et péremptoires.
Personne ne peut être complètement
autonome.

Sur un plan plus profond, chacun
ressent le besoin de s'ouvrir à autrui,
de partager son existence, de donner
de l'amour et d'en recevoir. « Nul ne
vit seul. Nul ne pèche seul. Nul n'est
sauvé seul. Continuellement la vie
des autres entre dans ma vie : en ce
que je pense, je dis, je fais, je réalise.
Et vice-versa, ma vie entre dans celle
des autres : dans le mal comme dans
le bien. [9] »

Cette ouverture naturelle aux autres
atteint son expression maximale



dans les plans rédempteurs du
Seigneur. Lorsque nous récitons le
Symbole des Apôtres, nous
confessons croire à la communion des
saints, communion qui est le cœur de
l'Église. C'est pourquoi, dans la vie
spirituelle, il est aussi indispensable
d'apprendre à compter sur l'aide des
autres, qui, d'une façon ou d'une
autre, sont partie prenante de notre
relation à Dieu : nous recevons la foi
par les enseignements de nos parents
et des catéchistes ; nous participons
aux sacrements célébrés par un
ministre de l'Église ; nous avons
recours au conseil spirituel d'un de
nos frères dans la foi, qui prie en
plus pour nous, etc.

La certitude de marcher bien
accompagnés dans la vie chrétienne
nous remplit de joie et d'assurance,
sans que diminue pour autant notre
engagement pour atteindre la
sainteté. Même si, assez souvent,
nous nous laissons guider, notre rôle



ne se limite pas à cela. En parlant de
la vie spirituelle, saint Josémaria
affirmait que le conseil n'élimine
pas la responsabilité personnelle.
Et de conclure : la direction
spirituelle doit tendre à former
des personnes au jugement sain
[10]. C'est pourquoi nous ne
souhaitons pas que quelqu'un se
substitue à nous pour prendre nos
résolutions, ni nous épargner l'effort
nécessaire dans les tâches que nous
avons assumées.

Tout en acceptant l'aide
indispensable des autres, nous
devons être conscients que, dans la
vie spirituelle, c'est le Seigneur qui
agit par leur intermédiaire pour
nous transmettre sa lumière et sa
force. Cela nous donne de l'assurance
pour avancer sur le chemin de la
sainteté lorsque les personnes qui
jouaient un rôle important dans
notre vie chrétienne viennent à
manquer, quelle qu'en soit la raison.



Pour cela aussi, nous jouissons d'une
profonde liberté d'esprit par rapport
aux personnes que Dieu a placées à
nos côtés, que nous aimons à travers
le cœur du Christ et dont nous
apprécions profondément le soutien.

Libres pour aimer sans condition

Nous chrétiens, savons que la
plénitude personnelle est le résultat
d'une disponibilité libre et totale à la
volonté de l'Amour d'un Dieu
Créateur, Rédempteur et
Sanctificateur. Les dons reçus
rendent au maximum si nous nous
ouvrons à la grâce de Dieu, comme le
confirme l'expérience de tant et tant
de saints et de saintes.

En laissant le Seigneur entrer dans
leur vie, ils ont su se mettre à son
service avec beaucoup d'amour, à
l'instar de Sainte Marie qui, au
moment de l'Annonciation, donne la
réponse ferme : fiat — qu'il me soit
fait selon ta parole ! — fruit de la



meilleure liberté, celle de se décider
pour Dieu [11].

Lorsque quelqu'un opte pour Dieu, il
engage ses rêves et ses énergies dans
ce qui en vaut le plus la peine. Il
saisit le sens ultime de la liberté, qui
ne réside pas simplement dans la
possibilité de choisir telle ou telle
chose, mais dans celle de disposer de
sa vie pour quelque chose de grand,
en prenant des engagements
définitifs. Investir ses qualités dans
la suite du Christ, même si cela
conduit à rejeter d'autres options,
apporte le bonheur, le centuple [12]
sur cette terre et en héritage la vie
éternelle [13]. De plus, cela traduit
un haut degré de maturité intérieure,
puisque seul celui qui a une
personnalité affirmée est capable de
s'engager totalement : Librement,
sans aucune contrainte, parce que j'en
ai envie, je me décide pour Dieu [14].



Abandonner le passé, le présent et
l'avenir dans le Seigneur

L'âme qui se décide pour Dieu évolue
avec une paix intérieure qui est au-
dessus de n'importe quelles
tribulations. Je sais en qui j'ai mis
ma foi [15].

Ces propos expriment la confiance de
saint Paul au milieu des difficultés
pour être fidèle à sa vocation
d'apôtre des nations. Qui choisit le
Seigneur pour fondement jouit d'une
assurance inébranlable, ce qui lui
permet de se donner aux autres :
dans le célibat pour des motifs
apostoliques ou dans le mariage ou
encore sur tant d'autres chemins que
l'existence chrétienne peut
emprunter. C'est un don de soi qui
embrasse présent, passé et avenir,
selon la prière de saint Josémaria : 
Seigneur, mon Dieu, j'abandonne entre
tes mains le passé, le présent et
l'avenir, ce qui est petit et ce qui est



grand, ce qui est peu et ce qui est
beaucoup, ce qui est temporel et ce qui
est éternel [16].

Nul ne peut changer le passé.
Cependant, le Seigneur assume
l'histoire de chacun, pardonne dans
le sacrement de la réconciliation les
péchés qui peuvent avoir existé et
réintègre harmonieusement ces
événements dans la vie de ses
enfants. Tout concourt au bien [17] :
y compris les erreurs que nous avons
commises, si nous avons recours à la
miséricorde divine et si, avec la grâce
de Dieu, nous essayons désormais de
tenir davantage compte de lui. C'est
ainsi que nous sommes à même de
voir l'avenir avec confiance, puisque
nous savons que nous restons entre
les mains d'un Père qui nous aime :
Celui qui est entre les mains de Dieu,
s'il tombe, c'est toujours entre les
mains de Dieu qu'il tombe et se
relève !



Se décider pour Dieu, c'est accepter
son invitation à écrire notre
biographie avec lui. Voyant
humblement la liberté comme un
don, nous l'emploierons à accomplir,
avec tant d'autres personnes, la
mission que le Seigneur nous confie.
Et nous éprouverons la joie de voir
que ses plans vont toujours bien plus
loin que nos prévisions, comme saint
Josémaria l'affirmait à un jeune
garçon : Laisse-toi conduire par la
grâce ! Permets à ton cœur de
s'envoler ! […] Écris ton petit roman :
un roman de sacrifices et d'héroïsmes.
Avec la grâce de Dieu, la réalité ira
bien plus loin [18].

J.R. García-Morato

[1]. Pape François, Discours, 27 juillet
2013.

[2]. Ibid.



[3]. Quand le Christ passe, n° 110.

[4]. Saint Jean Paul II, Lettre aux
artistes, 4 avril 1999, n° 2.

[5]. Si 15, 14.

[6]. Saint Josémaria, « Les richesses
de la foi ». Article publié dans le
journal ABC, 2 novembre 1969,
recueilli dans le livre « Por las sendas
de la fe », Madrid 2013, p. 33.

[7]. Saint Josémaria, Lettre 2 février
1945, n° 19.

[8]. Amis de Dieu, n° 35.

[9]. Benoît XVI, Litt. enc. Spe salvi, 30
novembre 2007, n° 48.

[10]. Entretiens, n° 93.

[11]. Amis de Dieu, n° 25.

[12]. Mt 19, 29.

[13]. Ibid.



[14]. Amis de Dieu, n° 35.

[15]. 2 Tm 1, 12.

[16]. Chemin de Croix, VII, n° 3.

[17]. Cf. Rm 8, 28.

[18]. Saint Josémaria, notes prises
lors d'une réunion de famille, 29 juin
1974 (AGP, bibliothèque, P04, p. 45).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/protagonistes-
de-notre-propre-vie/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/protagonistes-de-notre-propre-vie/
https://opusdei.org/fr-be/article/protagonistes-de-notre-propre-vie/
https://opusdei.org/fr-be/article/protagonistes-de-notre-propre-vie/

	Protagonistes de notre propre vie

