
opusdei.org

Prestige
professionnel

Le prestige dont jouit un
chrétien dans son propre
travail peut être un moyen
d'attirer de nombreuses
personnes vers la foi. Un
éditorial sur cette valeur du
travail.

13/11/2019

« La vocation chrétienne est aussi
par nature vocation à l’apostolat » 
[1]. Comme les premiers disciples, le
Christ nous a appelés pour que nous
le suivions et lui amenions d’autres



âmes : Venez à ma suite et je vous
ferai devenir pêcheurs d’hommes [2].

S’appuyant sur cette image du
Seigneur, saint Josémaria enseigne
que, dans le dessein de Dieu, le
prestige professionnel joue un rôle
pour ceux qui ont été appelés à
sanctifier les autres par leur travail :
c’est un important moyen
d’apostolat, hameçon de pêcheur
d’hommes [3].

C’est pourquoi il indique à tous ceux
qui s’approchent de la formation
dispensée dans l’Opus Dei qu’ils
doivent rechercher le prestige dans
leur profession : " tu as, toi aussi, une
vocation professionnelle qui
't’aiguillonne'. – Eh bien, cet
'aiguillon' est un hameçon pour
pêcher des hommes. Rectifie, par
conséquent, ton intention et ne
manque pas d’acquérir la meilleure
réputation professionnelle possible,
pour le service de Dieu et des âmes.



Notre Seigneur compte aussi 'là-
dessus' "[4].

Prestige et humilité

Dieu a créé toutes choses « pour
manifester et communiquer sa gloire
» [5], et, en faisant de notre travail
une participation à son pouvoir
créateur, il a voulu qu’il soit, devant
les autres, un reflet de sa gloire. 
Ainsi votre lumière doit-elle briller
devant les hommes afin qu'ils
voient vos bonnes œuvres et
glorifient votre Père qui est dans
les cieux [6].

La sanctification du travail
professionnel réclame que nous le
réalisions avec perfection, par amour
de Dieu, et que cette perfection
fondée sur l’amour soit une lumière
attirant à Dieu ceux qui nous
entourent.

Nous ne devrions pas chercher notre
gloire, mais la gloire de Dieu, comme



le dit le psaume : Non nobis, Domine,
non nobis, sed nomini tuo da gloriam
[7] : Non pas à nous, Seigneur, non
pas à nous, mais à ton nom
rapporte la gloire. Qu’elles sont
nombreuses les occasions de
reprendre ces mots ! “Deo omnis
gloria” : à Dieu toute la gloire. […]
Notre vaine gloire serait ceci : une
gloire vaine, elle serait un vol
sacrilège ; le “moi” ne doit
apparaître nulle part [8].

Très souvent, il sera nécessaire de
rectifier l’intention. Pour autant,
nous ne devons pas être
pusillanimes, renonçant à rechercher
le prestige professionnel, par peur de
la vaine gloire ou craignant de ne pas
être humbles : en effet, il s’agit d’une
qualité nécessaire pour la mission
apostolique propre aux fidèle laïcs.

Le Magistère de l’Église leur rappelle
leur devoir de « non seulement
respecter les lois propres à chaque



discipline, mais d’y acquérir une
véritable compétence » [9]. « Les
fidèles laïcs doivent remplir leur tâche
avec compétence professionnelle, avec
honnêteté humaine, avec esprit
chrétien, comme moyen de leur propre
sanctification. » [10]

Il vaut la peine de méditer ces mots
de Saint Josémaria : Le travail étant
l’axe de notre sainteté, nous
devons acquérir un prestige
professionnel et chacun se verra
entouré, à sa place et selon sa
condition sociale, de la dignité et
de la renommée qui correspondent
à ses mérites, gagnés à la loyale
auprès de ses collègues, de ses
camarades de métier ou de
profession.

Notre humilité ne consiste pas à
nous montrer timides,
pusillanimes ou sans audace dans
le noble domaine des activités
humaines. Avec esprit surnaturel



et désir de servir — avec un esprit
chrétien de service —, nous devons
chercher à être parmi les
premiers, dans le groupe de nos
pairs.

Certains, avec une mentalité peu
laïque, comprennent l’humilité
comme manque d’aplomb, comme
indécision empêchant d’agir,
comme renoncement à ses droits
— parfois les droits de la vérité et
de la justice —, afin de ne déplaire
à personne et d’être agréable à
tout le monde. C’est pourquoi il y
en aura qui ne comprendront pas
notre pratique de l’humilité
profonde — vraie — et qui
l’appelleront même orgueil. On a
beaucoup déformé le concept
chrétien de cette vertu, peut-être
en essayant d’appliquer à son
exercice, au milieu de la rue, des
modèles de nature conventuelle,
qui ne peuvent pas convenir à des
chrétiens devant vivre, par leur



vocation, aux carrefours du
monde[11].

Par amour pour Dieu et pour les
âmes

Le prestige professionnel d’un
chrétien ne consiste pas
nécessairement à remporter des
succès. Certes, le succès est comme
une lumière qui attire les gens. Mais
si en s’approchant de celui qui a
réussi on ne trouve pas le chrétien,
l’homme au cœur humble et épris de
Dieu, mais le présomptueux imbu de
lui-même, alors il arrivera ce que
décrit ce point de Chemin : De loin tu
attires : tu es lumineux. — De près,
tu repousses: tu manques de
chaleur. — Quel dommage ! [12]

Le prestige utile pour amener les
âmes à Dieu est celui des vertus
chrétiennes, vivifiées par la charité :
le prestige de la personne assidue au
travail, compétente dans ses tâches,
juste, joyeuse, noble et loyale,



honnête, aimable, sincère,
serviable…, vertus qui peuvent
exister aussi bien dans le succès que
dans l’échec humain. C’est le prestige
qui cultive jour après jour ces
qualités par amour pour Dieu et pour
les autres.

Saint Josémaria a écrit que le travail
naît de l’amour, manifeste l’amour
et s’ordonne à l’amour [13]. Il faut
en dire autant du prestige dans le
travail : il naît de l’amour, parce
que tel doit être le motif pour le
rechercher, et non la vanité ni
l’égocentrisme ; il manifeste
l’amour, parce que l’esprit de service
doit être évident chez un chrétien
ayant un prestige professionnel ; et il
s’ordonne à l’amour, parce que le
prestige ne doit pas devenir le but du
travail, mais le moyen d’approcher
des âmes de Dieu, de manière
concrète et quotidienne.



Un prestige professionnel sans fruit
apostolique est un prestige stérile,
une lumière qui n’éclaire pas. Le
prestige doit être hameçon de
pêcheur, et peut-on par hasard dire
de quelqu’un qu’il est pêcheur s’il ne
pêche pas? Ce n’est pas un bijou à
regarder et à protéger, comme un
avare protège et regarde ses trésors,
mais un bijou à mettre en jeu au
service de Dieu, sans crainte.

Nous n’en ignorons pas les risques.
Nous savons que certaines personnes
s’approchent de nous attirées par le
prestige professionnel, mais qu’elles
reculent si nous leur parlons de Dieu
et désormais elles nous apprécient
moins qu’auparavant. Qui plus est,
comme nous le savons bien, il y a des
milieux — clubs, groupes, sociétés
d’influence… — qui ouvrent leurs
portes à des professionnels de
prestige, leur offrant l’avantage de
relations et de soutiens mutuels, à
condition de ne pas manifester sa



propre foi et d’accepter
implicitement une vision de la vie
dans laquelle le religion doit rester
reléguée à la sphère privée. Ils
prétendent justifier cette attitude par
le respect de la liberté, mais en
réalité ils excluent que la vérité en
matière religieuse puisse exister et,
ainsi, la vérité et la liberté meurent
ensemble dans ces milieux, car ils ne
reconnaissent pas le lien que le
Seigneur enseigne : vous connaîtrez
la vérité et la vérité vous libérera
[14]. Dans ces clubs foncièrement
laïcistes, où il est interdit — interdit,
tel est le mot qui reflète la réalité —
de parler de Dieu, d’enseigner la
doctrine chrétienne, de proposer la
vérité et, en définitive, de faire de
l’apostolat, on ne voit pas très bien
comment un chrétien pourrait y être
présent, car il devrait laisser sa foi à
l’entrée comme on laisse son
chapeau.



N’en concluons pas cependant qu’il
faut s’enfermer : non, mais
entreprendre une action apostolique
plus audacieuse, avec la force et la
joie des enfants de Dieu qui ont reçu
ce monde en héritage, pour le
posséder et le configurer. Un travail
fondé sur l’apostolat personnel
d’amitié et de confidence, capable de
créer des espaces ouverts et libres —
étrangers au fanatisme et à
l’indifférentisme, sans étiquette
confessionnelle — où il soit possible
de dialoguer et de collaborer avec
toutes les personnes de bonne
volonté souhaitant bâtir une société
conforme à la dignité transcendante
de la personne humaine. La tâche
n’est pas facile, mais elle est
inéluctable. Il faut gagner un prestige
professionnel et l’investir pour
inculquer l’esprit chrétien à la
société.

Dans toutes les tâches



Pendant les années de sa vie à
Nazareth, Jésus croissait en sagesse,
en taille et en grâce devant Dieu et
devant les hommes [15]. L’Évangile
nous dit aussi qu’il était connu
comme le charpentier [16]. Il suffit
de réunir ces données pour avoir
l’image du prestige du Seigneur dans
son travail.

Dans sa tâche quotidienne comme
charpentier, sans faire de prodige
extraordinaire, ses concitoyens le
voyaient croître non seulement en
âge, mais aussi en sagesse et en
grâce. Combien de précisions ces
mots apportent-ils ! Dans la façon de
s’occuper des gens, de recevoir les
commandes et de les mener à bien
avec maestria professionnelle, de
pratiquer la justice avec charité, de
servir les autres, de travailler avec
ordre et intensité, de se reposer et de
faire en sorte que les autres se
reposent… ; dans sa sérénité, dans sa
paix, dans sa joie, et dans toute son



activité, on remarquait quelque
chose qui attirait, qui amenait à le
fréquenter, à avoir confiance en lui
et à suivre son exemple : l’exemple
d’un homme qu’ils voyaient si
humain et si divin, qui transmettait
l’amour de Dieu et l’amour des
hommes, qui les faisait se sentir à la
fois au ciel et sur la terre, en les
encourageant à être meilleurs. Que le
monde serait différent, se diraient
beaucoup d’entre eux, si nous
essayions d’être comme Jésus dans
notre travail ! Que la vie serait
différente dans la ville ou la
campagne !

La croissance de Jésus en âge, en
sagesse et en grâce, la progressive
manifestation de la plénitude de la
vie divine qui comblait sa nature
humaine dès le moment de
l’Incarnation, tout cela se produisait
dans le cadre d’un travail aussi
courant que celui d’un charpentier. 
Devant Dieu, aucune occupation



n’est par elle-même grande ou
petite. Tout acquiert la valeur de
l’Amour que l’on met à le réaliser
[17].

Le prestige professionnel est, en
dernière analyse, la manifestation de
l’amour avec lequel on fait son
travail. Il est une qualité de la
personne, non de la tâche à faire. Il
ne consiste pas à se consacrer à une
profession prestigieuse aux yeux des
hommes, mais à mener à bien de
manière prestigieuse n’importe
quelle profession, brillante ou non.

Il est vrai qu’aux yeux des hommes
certaines activités sont plus
brillantes que d’autres, comme par
exemple l’exercice de l’autorité dans
la société, ou celles qui ont le plus
d’influence sur la culture, ou une
plus ample projection dans les média
ou le sport, etc. C’est justement pour
cela — parce qu’ils jouissent d’une
plus grande considération et qu’ils



ont une grande influence dans la
société —, qu’il est encore plus
nécessaire que ceux qui les exercent
aient un prestige non seulement 
technique mais moral : un prestige
professionnel chrétien. Il est d’une
importance vitale que les enfants de
Dieu réalisent avec prestige ces
activités dont dépend dans une large
mesure le ton de notre société.

En général, ce sont les intellectuels
qui les réalisent, c’est pourquoi nous
devons faire en sorte que, dans
toutes les activités intellectuelles il
y ait des personnes honnêtes,
d’une haute conscience chrétienne,
et dont la vie soit cohérente, qui
puissent mettre les armes de la
science au service de l’humanité et
de l’Église [18].

Saint Josémaria l’avait bien présent à
l’esprit lorsqu’il écrivait, pour
expliquer le travail apostolique de
l’Opus Dei, que Jésus-Christ en



personne nous a choisis, pour qu’au
milieu du monde, où il nous a
placés et dont il n’a pas voulu nous
séparer, nous recherchions la
sanctification dans l’état qui est le
nôtre et que, enseignant par le
témoignage de notre vie et de
notre parole que l’appel à la
sainteté est universel, nous
promouvions parmi des gens de
toutes les conditions sociales, et
particulièrement parmi les
intellectuels, la perfection
chrétienne au cœur même de la vie
civile [19].

J. López Díaz

[1]. Concile Vatican II, décr. 
Apostolicam actuositatem, n° 2.

[2]. Mc 1, 17.

[3]. Saint Josémaria, Chemin, n° 372.



[4] . Saint Josémaria, Sillon, n°491.

[5]. Concile Vatican I, Const. dogm. 
Dei Filius, canon 5.

[6]. Mt 5, 16.

[7]. Ps 115 (113 b), 1.

[8]. Saint Josémaria, Chemin, n° 780.

[9]. Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes, n° 43.

[10]. Jean Paul II, Exhort. apost.
Christifideles laici, 30 décembre 1988,
n° 43.

[11]. Saint Josémaria, Lettre 6 mai
1945, n° 30-31.

[12]. Saint Josémaria, Chemin, n° 459.

[13]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 48.

[14]. Jn 8, 32.

[15]. Lc 2, 52.



[16]. Mc 6, 3.

[17]. Saint Josémaria, Sillon, n° 487.

[18]. Saint Josémaria, Forge, n° 636.

[19]. Saint Josémaria, Lettre 14 février
1944, n° 1.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-be/article/prestige-

professionnel/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/prestige-professionnel/
https://opusdei.org/fr-be/article/prestige-professionnel/
https://opusdei.org/fr-be/article/prestige-professionnel/

	Prestige professionnel

