
opusdei.org

Pourquoi Dieu
permet-il cette
pandémie?

L’être humain se pose
naturellement la question du «
pourquoi ». Il y a des gens qui
voient aujourd’hui dans la
pandémie de Covid-19 un
châtiment de Dieu pour tels ou
tels péchés des hommes. Les
choses sont plus complexes.
Article de Mgr Guillaume
Derville.

06/04/2020



Il me faut d’abord avouer que je
rejette instinctivement cette
approche. Je n’ai pas souvenir
d’avoir ressenti la peur de Dieu. Dans
mon enfance, l’amour du « bon Dieu
» se reflétait dans celui de mes
parents. Avec le passage du temps, la
conscience croyante de la paternité
bienveillante de Dieu a grandi dans
ma vie. C’est l’expérience de nombre
de chrétiens. Cette expérience est
toutefois bien loin d’être celle de
tous. Notre éducation et nos
sentiments religieux ont une
influence sur notre appréciation de
la réalité. Mais le ressenti personnel
ne suffit pas. Les ailes de la foi et de
la raison élèvent notre esprit afin
qu’il porte un jugement chrétien sur
les événements. La crainte de Dieu
est ce don du Saint-Esprit qui fait
rejeter ce qui peut offenser Dieu.
C’est le vif désir de ne pas faire de
peine à qui l’on aime. Ce don emplit
le cœur d’un esprit d’adoration à
l’égard de celui qui, dans le Christ,



prend nos souffrances : l’Amour
éternel un et trine.

Nos volontés libres rendent ce
monde toujours plus complexe. Bon
gré mal gré, nous sommes tous liés,
bons ou mauvais, encore que la
frontière entre le bien et le mal passe
en chacun d’entre nous. Dans le mal,
dont la possibilité est inévitable en
raison de notre liberté et de notre
solidarité d’êtres humains, nous ne
sommes pas seuls, car nous sommes
des êtres en relation. Nous n’avons
pas d’explication au problème du
mal ; c’est plutôt l’ensemble de la foi
chrétienne qui y répond, dans les
alliances successives de Dieu avec les
hommes, jusqu’à la nouvelle et
définitive alliance : l’incarnation, la
croix, la résurrection et la
Pentecôte[1].

L’arc-en-ciel de la paix

L’Ancien Testament révèle Dieu
progressivement. Les genres



historico-littéraires revêtent un
caractère pédagogique ; dans un
contexte de grande rudesse, comme
celui de la Genèse, il y a une
dynamique de dépassement[2]. Une
période de corruption généralisée
avait entraîné une punition
universelle qui devint un moment de
miséricorde. L’arc, tendu vers le ciel
et non plus vers la terre, suggère
l’idée de la paix que Dieu veut
donner : aucune flèche ne peut plus
se diriger vers la terre. L’arc touche
le ciel et s’appuie sur la terre ; il
symbolise la communication rétablie
entre Dieu et l’humanité[3]. Le livre
de l’Exode raconte comment, malgré
tout, le peuple élu en arriva à adorer
un veau d’or. Cette idolâtrie est le
prélude à une étonnante
conversation de Moïse avec Dieu. Les
piliers de l’histoire du salut sont
établis dans ce dialogue : alliance,
péché, miséricorde. Dieu menace le
peuple d’extermination, Moïse le
supplie, il apaise le visage du



Seigneur : « Pourquoi, Seigneur, ta
colère s’enflammerait-elle contre ton
peuple, que tu as fait sortir du pays
d’Égypte par ta grande force et ta
main puissante ? Pourquoi donner
aux Égyptiens l’occasion de dire :
“C’est par méchanceté qu’il les a fait
sortir ; il voulait les tuer dans les
montagnes et les exterminer à la
surface de la terreˮ ? Reviens de
l’ardeur de ta colère, renonce au mal
que tu veux faire à ton peuple.
Souviens-toi de tes serviteurs,
Abraham, Isaac et Israël, à qui tu as
juré par toi-même : “Je multiplierai
votre descendance comme les étoiles
du ciel ; je donnerai, comme je l’ai
dit, tout ce pays à vos descendants, et
il sera pour toujours leur héritageˮ ».
La conclusion est laconique : « Le
Seigneur renonça au mal qu’il avait
voulu faire à son peuple » (Ex 32,
11-14).

Notre Père qui est aux cieux « fait
lever son soleil sur les méchants et



sur les bons, il fait tomber la pluie
sur les justes et sur les injustes » (Mt
5,45). En d’autres termes, le Covid-19
aurait pu provoquer la mort d’un
saint François d’Assise ou d’une Mère
Teresa de Calcutta s’ils avaient été
des nôtres. En revanche, les
récompenses d’ici-bas n’augurent en
rien la vie éternelle (cf. Zac 11,4 ; Mt
6,2-5 ; Lc 16, 19 sq.).

Un appel à la conversion

Lorsqu’un aveugle de naissance se
trouva sur le chemin du Christ, « ses
disciples l’interrogèrent : “Rabbi, qui
a péché, lui ou ses parents, pour qu’il
soit né aveugle ?ˮ. Jésus répondit :
“Ni lui, ni ses parents n’ont péché.
Mais c’était pour que les œuvres de
Dieu se manifestent en luiˮ » (Jn
9,1-3). La guérison de l’aveugle sera
une manifestation de la divinité de
Jésus. Au chapitre 13 de saint Luc,
deux événements contemporains du
Christ provoquent une réponse claire



de sa part. Certains parlent à Jésus
d’une sédition contre l’Empire
romain durement réprimée. Le
Christ ajoute une allusion à la
construction d’une tour à Siloé : « À
ce moment, des gens qui se
trouvaient là rapportèrent à Jésus
l’affaire des Galiléens que Pilate avait
fait massacrer, mêlant leur sang à
celui des sacrifices qu’ils offraient.
Jésus leur répondit : « Pensez-vous
que ces Galiléens étaient de plus
grands pécheurs que tous les autres
Galiléens, pour avoir subi un tel
sort ? Eh bien, je vous dis : pas du
tout ! Mais si vous ne vous
convertissez pas, vous périrez tous
de même. Et ces dix-huit personnes
tuées par la chute de la tour de Siloé,
pensez-vous qu’elles étaient plus
coupables que tous les autres
habitants de Jérusalem ?Eh bien, je
vous dis: pas du tout ! Mais si vous ne
vous convertissez pas, vous périrez
tous de même » (Lc 13, 1-5).



Jésus Christ n’explique pas la cause
de cet accident du travail. Il s’est
produit non pas que les ouvriers
étaient tous méchants, mais en
raison de causes variées : situation
anormale, réaction inappropriée,
absence de prévention des risques,
manques de prudence. Ceux qui ont
péri ne sont pas plus pécheurs que
les autres. L’épisode de Siloé permet
au Christ de délivrer un message,
l’invitation à la conversion. Mais les
malheurs ne doivent pas être
attribués aux péchés de ceux qui en
sont victimes. Jésus lui-même a fui le
massacre d’enfants innocents,
souffert la persécution d’Hérode,
pleuré la décapitation de Jean-
Baptiste.

La relation entre la condition de
pécheur et le risque de mort était un
thème prophétique courant et
communément partagé au temps du
Christ. Jésus encourage ses auditeurs
à la conversion qu’il demande, s’ils



veulent profiter des promesses
évangéliques. Tout est un signe du
Seigneur et, par conséquent, une
occasion de revenir à Dieu : «
Passons par toutes les étapes de
l’histoire et nous verrons comment, à
chaque époque, le Seigneur a donné
l’occasion de se repentir à tous ceux
qui ont voulu se convertir à Lui[4] ».
Car Dieu « nous aime à la folie ![5] ».

De la misère à la miséricorde

Certes il y a dans notre société des
actes graves qui offensent Dieu et
sapent l’équilibre et
l’épanouissement de la personne.
Mais il faut redoubler de prudence à
l’heure de relier un malheur à tel ou
tel mal moral, comme s’il y avait là
une volonté divine concrète de
châtier des coupables. Le Seigneur
nous donne l’occasion de nous
repentir. Il ne veut pas le mal, mais il
le permet en vue d’un plus grand
bien. Un événement mauvais à vue



humaine peut nous éloigner de la
perte de la vraie vie, la vie en Dieu, la
vie éternelle. « Je ne prends pas
plaisir à la mort du méchant, mais
bien plutôt à ce qu’il se détourne de
sa conduite et qu’il vive. Retournez-
vous ! Détournez-vous de votre
conduite mauvaise. Pourquoi vouloir
mourir, maison d’Israël ? » (Ez 33,11).
Peut-on dire que plus l’humanité est
corrompue plus elle souffre de
différents maux ? Nous ne le
pouvons pas au sens d’un châtiment
immédiat. Dieu respecte l’ordre de
l’univers qu’il a créé. Le désordre
dans le monde est introduit par le
péché de l’homme, mais les maux
terribles qu’il produit ne sont pas
toujours imputables à tel ou tel choix
de l’un ou l’autre d’entre nous
aujourd’hui ; ils plongent leur racine
dans le mystère du péché appelé «
originel ».

Dans l’ordre du monde, il y a la cause
première, Dieu, et les causes



secondes qui jouissent de leur
autonomie. Quelles que soient les
intentions et les responsabilités,
l’occasion d’une réparation est
offerte. Les péchés sont une injustice,
un manquement grave à ce qui est
dû à Dieu. La pandémie est donc du
point de vue de Dieu, qui ne la
provoque pas, mais la permet, un
moyen de salut, un appel à la
conversion.

Dans les circonstances actuelles,
certains font volontiers appel aux
messages de Fatima. Ils affirment
certes une connexion entre les
guerres et l’éloignement de Dieu.
Comme l’écrit le cardinal Ratzinger, «
le Malin a du pouvoir sur ce monde,
nous le voyons et nous en faisons
continuellement l’expérience ; il a du
pouvoir parce que notre liberté se
laisse continuellement détourner de
Dieu. Mais, depuis que Dieu lui-
même a un cœur d’homme et a de ce
fait tourné la liberté de l’homme vers



le bien, vers Dieu, la liberté pour le
mal n’a plus le dernier mot. Depuis
lors s’imposent les paroles : “Dans le
monde, vous trouverez la détresse,
mais ayez confiance ; moi je suis
vainqueur du mondeˮ (Jn 16, 33). Le
message de Fatima nous invite à
nous fier à cette promesse[6] ».

Qui n’a besoin de se convertir ? Le
chemin de la conversion va de la
misère à la miséricorde. Saint Paul VI
disait que « la misère humaine et la
miséricorde divine se comprennent à
la lumière du mystère pascal[7] »
Nous marchons vers sa célébration
en ces jours extrêmes, dans les mains
de la Providence amoureuse de Dieu.
Avec confiance, car « le nom de Dieu
est miséricorde », nous faisons nôtre
la prière du pape François le 27 mars
place Saint-Pierre : « C’est le temps de
réorienter la route de la vie vers toi,
Seigneur, et vers les autres ». Que la
Vierge Marie, Refuge des pécheurs et



Consolatrice des malheureux, nous
fasse revenir à Dieu !

Mgr Guillaume Derville

[1] Cf. Catéchisme de l’Église
catholique, 309.

[2] Cf. Commission théologique
internationale, Dieu Trinité, unité des
hommes. Le monothéisme chrétien
contre la violence, 6 décembre 2013.

[3] Cf. Commission biblique
pontificale, Bible et morale, Les
racines bibliques de l’agir chrétien, 11
mai 2008.

[4] Saint Clément de Rome, Ad
Corinthios 7,5.

[5] Saint Josémaria Escriva, Amis de
Dieu, 178.



[6] Joseph Ratzinger, Commentaire
théologique au secret de Fatima, in 
Mémoires de sœur Lucie,
Secretariado dos Pastorinhos, Fatima
2008, 242.

[7] Saint Paul VI, Audience générale,
14 avril 1976.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/pourquoi-dieu-
permet-il-cette-pandemie/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/pourquoi-dieu-permet-il-cette-pandemie/
https://opusdei.org/fr-be/article/pourquoi-dieu-permet-il-cette-pandemie/
https://opusdei.org/fr-be/article/pourquoi-dieu-permet-il-cette-pandemie/

	Pourquoi Dieu permet-il cette pandémie?

