opusdei.org

Message du Pape
pour le Caréme 2011

Le Pape a présenté le 22 février
son message pour le Caréme
2011, qui commencera le 9
mars prochain. « Ensevelis avec
le Christ lors du Baptéme, vous
en étes aussi ressuscités avec
lui » (Cf. Col 2,12)

23/02/2011

Chers Freres et Sceurs,

Le Caréme, qui nous conduit a la
célébration de la Paques tres Sainte,
constitue pour ’Eglise un temps



liturgique vraiment précieux et
important. Aussi est-ce avec plaisir
que je vous adresse ce message, afin
que ce Caréme puisse étre vécu avec
toute I'ardeur nécessaire. Dans
I’attente de la rencontre définitive
avec son Epoux lors de la PAque
éternelle, la Communauté ecclésiale
intensifie son chemin de purification
dans l’esprit, par une priere assidue
et une charité active, afin de puiser
avec plus d’abondance, dans le
Mystére de la Rédemption, la vie
nouvelle qui est dans le Christ
Seigneur (cf. Préface I de Caréme ).

1. Cette vie nous a déja été transmise
le jour de notre Baptéme lorsque, «
devenus participants de la mort et de
la résurrection du Christ », nous
avons commenceé « l'‘aventure joyeuse
et exaltante du disciple » ( Homélie en
la Féte du Baptéme du Seigneur , 10
janvier 2010). Dans ses épitres, Saint
Paul insiste a plusieurs reprises sur
la communion toute particuliére


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100110_battesimo_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100110_battesimo_fr.html

avec le Fils de Dieu, qui se réalise au
moment de I'immersion dans les
eaux baptismales . Le fait que le
Baptéme soit recu le plus souvent en
bas-age, nous indique clairement
quil est un don de Dieu: Nul ne
meérite la vie éternelle par ses
propres forces. La miséricorde de
Dieu, qui efface le péché et nous
donne de vivre notre existence avec
« les mémes sentiments qui sont dans
le Christ Jésus » ( Ph 2,5), est
communiquée a ’homme
gratuitement.

Dans sa lettre aux Philippiens,
I’Apotre des Gentils nous éclaire sur
le sens de la transformation qui
s’effectue par la participation a la
mort et a la résurrection du Christ,
en nous indiquant le but poursuivi: «
le connaitre lui, avec la puissance de
sa résurrection et la communion a ses
souffrances, lui devenir conforme
dans sa mort, afin de parvenir si
possible a ressusciter d’entre les



morts » ( Ph 3, 10-11). Le Baptéme
n’est donc pas un rite du passé, il est
la rencontre avec le Christ qui donne
forme a I’existence toute entiere du
baptisé, lui transmet la vie divine et
I’appelle a une conversion sincere,
mue et soutenue par la Grace, lui
permettant ainsi de parvenir a la
stature adulte du Christ.

Un lien spécifique unit le Baptéme au
Caréme en tant que période
favorable pour expérimenter la grace
qui sauve. Les Peres du Concile
Vatican II ont lancé un appel a tous
les Pasteurs de I’Eglise pour que
soient «employés plus abondamment
les éléments baptismaux de la
liturgie quadragésimale» (Const.
Sacrosanctum Concilium , 109). En
effet, des ses origines, ’Eglise a uni la
Veillée Pascale et la célébration du
Baptéme: dans ce sacrement
s’accomplit le grand Mystéere ou
I’homme meurt au péché, devient
participant de la vie nouvelle dans le


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_fr.html

Christ ressuscité, et recoit ce méme
Esprit de Dieu qui a ressuscité Jésus
d’entre les morts (cf. Rm 8,11). Ce don
gratuit doit étre constamment ravive
en chacun de nous, et le Caréme nous
offre un parcours analogue a celui
du catéchumeénat qui, pour les
chrétiens de ’Eglise primitive
comme pour ceux d’aujourd’hui, est
un lieu d’apprentissage
indispensable de foi et de vie
chrétienne: ils vivent vraiment leur
Baptéme comme un acte décisif pour
toute leur existence.

2. Pour emprunter sérieusement le
chemin vers Paques et nous préparer
a célébrer la Résurrection du
Seigneur - qui est la féte la plus
joyeuse et solennelle de ’année
liturgique —, qu’est-ce qui pourrait
étre le plus adapté si ce n’est de nous
laisser guider par la Parole de Dieu?
C’est pourquoi I’Eglise, a travers les
textes évangeéliques proclamés lors
des dimanches de Caréme, nous



conduit-elle a une rencontre
particulierement profonde avec le
Seigneur, nous faisant parcourir a
nouveau les étapes de I'initiation
chrétienne: pour les catéchumenes
en vue de recevoir le sacrement de la
nouvelle naissance; pour ceux qui
sont déja baptisés, en vue d’opérer de
nouveaux pas décisifs a la suite du
Christ, dans un don plus plénier.

Le premier dimanche de l'itinéraire
quadragésimal éclaire notre
condition terrestre. Le combat
victorieux de Jésus sur les tentations
qui inaugure le temps de sa mission,
est un appel a prendre conscience de
notre fragilité pour accueillir la
Grace qui nous libére du péché et
nous fortifie d’'une facon nouvelle
dans le Christ, chemin, vérité et vie
(cf. Ordo Initiationis Christianae
Adultorum , n. 25). Cest une
invitation pressante a nous rappeler,
a I’exemple du Christ et en union
avec lui, que la foi chrétienne



implique une lutte contre les
«Puissances de ce monde de
ténebres» ( Ep 6,12) ou le démon est a
I’ceuvre et ne cesse, méme de nos
jours, de tenter tout homme qui veut
s’approcher du Seigneur: le Christ
sort vainqueur de cette lutte,
également pour ouvrir notre cceur a
I’espérance et nous conduire a la
victoire sur les séductions du mal.

L’évangile de la Transfiguration du
Seigneur nous fait contempler la
gloire du Christ qui anticipe la
résurrection et annonce la
divinisation de ’homme. La
communauté chrétienne découvre
qu’a la suite des apotres Pierre,
Jacques et Jean, elle est conduite
«dans un lieu a part, sur une haute
montagne» ( Mt 17,1) afin d’accueillir
d’une facon nouvelle, dans le Christ,
en tant que fils dans le Fils, le don de
la Grace de Dieu: «Celui-ci est mon
Fils bien-aimé, qui a toute ma faveur,
écoutez-le» (v.5). Ces paroles nous



invitent a quitter la rumeur du
quotidien pour nous plonger dans la
présence de Dieu: Il veut nous
transmettre chaque jour une Parole
qui nous péneétre au plus profond de
I’esprit, 1a ou elle discerne le bien et
le mal (cf. He 4,12) et affermit notre
volonté de suivre le Seigneur.

«Donne-moi a boire» (Jn 4,7). Cette
demande de Jésus a la Samaritaine,
qui nous est rapportée dans la
liturgie du troisieme dimanche,
exprime la passion de Dieu pour tout
homme et veut susciter en notre
cceur le désir du don de «I’eau
jaillissant en vie éternelle» (v.14):
Cest le don de I’Esprit Saint qui fait
des chrétiens de «vrais adorateurs»,
capables de prier le Pére «en esprit et
en vérité» (v.23). Seule cette eau peut
assouvir notre soif de bien, de vérité
et de beauté! Seule cette eau, qui
nous est donnée par le Fils, peut
irriguer les déserts de ’ame inquiete
et insatisfaite «tant qu’elle ne repose



en Dieu», selon la célebre expression
de saint Augustin.

Le dimanche de ’aveugle-né nous
présente le Christ comme la lumiére
du monde. I’Evangile interpelle
chacun de nous: «Crois-tu au Fils de
I’homme?» «Oui, je crois Seigneur!» (
Jn 9, 35-38), répond joyeusement
I’aveugle-né qui parle au nom de tout
croyant. Le miracle de cette guérison
est le signe que le Christ, en rendant
la vue, veut ouvrir également notre
regard intérieur afin que notre foi
soit de plus en plus profonde et que
nous puissions reconnaitre en lui
notre unique Sauveur. Le Christ
illumine toutes les ténéebres de la vie
et donne a ’homme de vivre en
«enfant de lumiére».

Lorsque I’évangile du cinquieme
dimanche proclame la résurrection
de Lazare, nous nous trouvons face
au mystére ultime de notre
existence: «Je suis la résurrection et



la vie... le crois-tu? » (Jn 11, 25-26). A
la suite de Marthe, le temps est venu
pour la communauté chrétienne de
placer, a nouveau et en conscience,
toute son espérance en Jésus de
Nazareth: «Oui Seigneur, je crois que
tu es le Christ, le Fils de Dieu, qui
vient dans le monde» (v.27). La
communion avec le Christ, en cette
vie, nous prépare a franchir
I’obstacle de la mort pour vivre
éternellement en Lui. La foi en la
résurrection des morts et I’espérance
en la vie éternelle ouvrent notre
intelligence au sens ultime de notre
existence: Dieu a créé '’homme pour
la résurrection et la vie; cette vérité
confere une dimension authentique
et définitive a I’histoire humaine, a
I’existence personnelle, a la vie
sociale, a la culture, a la politique, a
I’économie. Privé de la lumiére de la
foi, I'univers entier périt, prisonnier
d’un sépulcre sans avenir ni
espérance.



Le parcours du Caréme trouve son
achévement dans le Triduum Pascal,
plus particulierement dans la Grande
Vigile de la Nuit Sainte: en
renouvelant les promesses du
Baptéme, nous proclamons a
nouveau que le Christ est le Seigneur
de notre vie, de cette vie que Dieu
nous a donnée lorsque nous sommes
renés «de ’eau et de ’Esprit Saint»,
et nous réaffirmons notre ferme
propos de correspondre a I’action de
la Grace pour étre ses disciples.

3. Notre immersion dans la mort et la
résurrection du Christ, par le
sacrement du Baptéme, nous pousse
chaque jour a libérer notre coeur du
poids des choses matérielles, du lien
égoiste avec la «terre», qui nous
appauvrit et nous empéche d’étre
disponibles et accueillants a Dieu et
au prochain. Dans le Christ, Dieu
s’est révélé Amour (cf. 1 Jn 4,7-10). La
Croix du Christ, le «langage de la
Croix» manifeste la puissance



salvifique de Dieu (cf. 1 Cor 1,18) qui
se donne pour relever '’homme et le
conduire au salut: il s’agit de la
forme la plus radicale de ’'amour (cf.
Enc. Deus caritas est , 12). Par la
pratique traditionnelle du jetne, de
I’aumone et de la priére, signes de
notre volonté de conversion, le
Caréme nous apprend a vivre de
facon toujours plus radicale ’amour
du Christ. Le jetine , qui peut avoir
des motivations diverses, a pour le
chrétien une signification
profondément religieuse: en
appauvrissant notre table, nous
apprenons a vaincre notre égoisme
pour vivre la logique du don et de
I’amour; en acceptant la privation de
quelque chose — qui ne soit pas
seulement du superflu —, nous
apprenons a détourner notre regard
de notre «moi» pour découvrir
Quelqu’un a coté de nous et
reconnaitre Dieu sur le visage de tant
de nos freres. Pour le chrétien, la
pratique du jeine n’a rien d’intimiste


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_fr.html

, mais ouvre tellement a Dieu et a la
détresse des hommes; elle fait en
sorte que ’'amour pour Dieu
devienne aussi amour pour le
prochain (cf. Mc 12,31).

Sur notre chemin, nous nous
heurtons également a la tentation de
la possession, de I’amour de ’argent,
qui s’oppose a la primauté de Dieu
dans notre vie. L’avidité de la
possession engendre la violence, la
prévarication et la mort; c’est pour
cela que I’Eglise, spécialement en
temps de Caréme, appelle a la
pratique de I’ aumone, c’est a dire au
partage. L’idolatrie des biens, au
contraire, non seulement nous
sépare des autres mais vide la
personne humaine en la laissant
malheureuse, en lui mentant et en la
trompant sans réaliser ce qu’elle lui
promet, puisqu’elle substitue les
biens matériels a Dieu, I'unique
source de vie. Comment pourrions-
nous donc comprendre la bonté



paternelle de Dieu si notre coeur est
plein de lui-méme et de nos projets
qui donnent I'illusion de pouvoir
assurer notre avenir? La tentation
consiste a penser comme le riche de
la parabole: «Mon ame, tu as
quantité de biens en réserve pour de
nombreuses années...». Nous savons
ce que répond le Seigneur: «Insensé,
cette nuit méme, on va te
redemander ton ame...» (Lc
19,19-20). La pratique de ’'aumoéne
nous ramene a la primauté de Dieu
et a ’attention envers ’autre, elle
nous fait découvrir a nouveau la
bonté du Pére et recevoir sa
miséricorde.

Pendant toute la période du Caréme,
I’Eglise nous offre avec grande
abondance la Parole de Dieu. En la
méditant et en 'intériorisant pour
I'incarner au quotidien, nous
découvrons une forme de priére qui
est précieuse et irremplacable. En
effet ’écoute attentive de Dieu qui



parle sans cesse a notre ceeur,
nourrit le chemin de foi que nous
avons commencé le jour de notre
Baptéme. La priere nous permet
également d’entrer dans une
nouvelle perception du temps: Sans
la perspective de I’éternité et de la
transcendance, en effet, le temps
n’est qu’une cadence qui rythme nos
pas vers un horizon sans avenir. En
priant, au contraire, nous prenons du
temps pour Dieu, pour découvrir que
ses «paroles ne passeront pas» ( Mc
13,31), pour entrer en cette
communion intime avec Lui «que
personne ne pourra nous

enlever» (cf. Jn 16,22), qui nous ouvre
a I’espérance qui ne décoit pas, a la
vie éternelle.

En résumé, le parcours du Caréme,
ou nous sommes invités a
contempler le mystére de la Croix,
consiste a nous rendre «conformes
au Christ dans sa mort» ( Ph 3,10),
pour opérer une profonde conversion



de notre vie: nous laisser
transformer par I’action de I’Esprit
Saint, comme saint Paul sur le
chemin de Damas; mener fermement
notre existence selon la volonté de
Dieu; nous libérer de notre égoisme
en dépassant I'instinct de domination
des autres et en nous ouvrant a la
charité du Christ. La période du
Caréme est un temps favorable pour
reconnaitre notre fragilité, pour
accueillir, a travers une sincere
révision de vie, la Grace rénovatrice
du Sacrement de Pénitence et
marcher résolument vers le Christ.

Chers Freres et Sceurs, par la
rencontre personnelle avec notre
Rédempteur et par la pratique du
jeline, de ’'aumoéne et de la priére, le
chemin de conversion vers Paques
nous conduit & découvrir d’une facon
nouvelle notre Baptéme. Accueillons
a nouveau, en ce temps de Caréme, la
Grace que Dieu nous a donnée au
moment de notre Baptéme, afin



qu’elle illumine et guide toutes nos
actions. Ce que ce Sacrement signifie
et réalise, nous sommes appelés a le
vivre jour apres jour, en suivant le
Christ avec toujours plus de
générosité et d’authenticité. En ce
cheminement, nous nous confions a
la Vierge Marie qui a enfanté le
Verbe de Dieu dans sa foi et dans sa
chair, pour nous plonger comme Elle
dans la mort et la résurrection de son
Fils Jésus et avoir la vie éternelle.

Du Vatican, le 4 novembre 2010

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-be/article/message-du-
pape-pour-le-careme-2011/ (01/02/2026)


https://opusdei.org/fr-be/article/message-du-pape-pour-le-careme-2011/
https://opusdei.org/fr-be/article/message-du-pape-pour-le-careme-2011/
https://opusdei.org/fr-be/article/message-du-pape-pour-le-careme-2011/

	Message du Pape pour le Carême 2011

