
opusdei.org

L’expérience de la
douleur

Bien que la douleur soit une des
expériences les plus communes
de la vie, elle nous surprend
toujours et sans cesse nous
oblige à apprendre et à nous
adapter aux nouvelles
circonstances.

21/07/2020

Personne ne peut se considérer
comme un « expert » dans la
douleur ; elle a toujours une
dimension de nouveauté : dans la
forme où elle se présente, dans ses



causes et dans les diverses réactions
qu’elle entraîne. Il arrive souvent
que l’on souffre profondément pour
des causes ou des raisons totalement
inattendues.

Saint Jean Paul II a écrit : « La
souffrance humaine suscite la
compassion ; elle suscite aussi le
respect et, à sa manière, elle
intimide. Car elle porte en elle la
grandeur d'un mystère spécifique
[…] l'homme, dans sa souffrance,
reste un mystère inaccessible[1].

La principale caractéristique de la
douleur humaine est qu’elle pose une
question existentielle. « Au cœur de
toute souffrance éprouvée par
l'homme, et aussi à la base du monde
entier des souffrances, apparaît
inévitablement la question :
pourquoi ? C'est une question sur la
cause, la raison; c'est en même temps
une question sur le but (pour quoi ?)
et, en définitive, sur le sens »[2].



En effet, quand on commence à
rechercher le sens de la douleur,
l’être humain s’interroge sur le sens
de sa propre existence et essaie de
clarifier la portée et la signification
de sa propre liberté. « Puis-je rejeter
la douleur ? Puis-je, éventuellement,
mettre à distance la douleur,
l’éliminer ? La douleur imprime à la
vie son caractère éphémère »[3].

Cette expérience humaine nous
amène à rechercher l’aide d’autres
personnes et à proposer aussi notre
assistance. L’expérience de la
douleur nous apprend à faire plus
attention aux autres[4]. Elle souligne
la différence entre une personne
mûre et équilibrée, qui est capable
de faire face à des obstacles et à des
situations difficiles, et une personne
qui se laisse emporter et absorber
par ses émotions et ses sensations.

Interaction entre la douleur et
l’amour



« N’oublie pas que la douleur est la
pierre de touche de l’Amour »[5].
Cette affirmation profonde et incisive
de saint Josémaria correspond aux
diverses réactions face à la douleur.

Il y a une relation entre la manière
dont chaque personne vit la douleur
et sa façon d’aimer, car on ne peut
accepter la douleur que si l’on saisit
que c’est l’amour qui lui donne un
sens. Alors seulement peut-on
affirmer : « Bénie soit la douleur. —
Aimée soit la douleur. — Sanctifiée
soit la douleur… Glorifiée soit la
douleur ! »[6].

Dans les écrits de saint Josémaria, le
mystère de la douleur est une pierre
de touche permanente ; elle devient
une occasion de rencontre face à face
avec Dieu qui s’est fait homme pour
nous apprendre à vivre comme des
hommes.

En choisissant de s’incarner, Jésus
Christ a voulu faire l’expérience de



toute souffrance humaine possible
pour nous apprendre que l’amour
peut surmonter toute forme de
douleur. Dans un passage de Chemin,
saint Josémaria nous dit : « C’est tout
un programme que l’apôtre Paul
nous trace pour apprendre avec
profit la matière de la douleur : spe
gaudentes, joyeux par l’espérance, in
tribulatione patientes, endurants
dans l’épreuve, orationi instantes,
constants dans la prière »[7].

La douleur est un point de rencontre
entre la joie de l’espérance et la
nécessité de la prière. Les chrétiens
acceptent la douleur avec l’espérance
d’une joie à venir. Ils sont
pleinement conscients de leurs
limites et s’en remettent à l’aide
qu’ils demandent à Dieu dans la
prière.

Il ne s’agit là ni d’être convaincu de
sa propre capacité à affronter les
difficultés, ni d’adopter l’attitude



pessimiste de qui voit dans la
souffrance la dernière et inévitable
étape de la vie. « Si tu sais que ces
souffrances — physiques ou morales
— sont purification et mérite, bénis-
les »[8].

La souffrance est un croisement de
routes, un lieu de passage ; ce n’est
jamais le point d’arrivée. Ainsi, la
prière se révèle un moment
important où la douleur trouve son
sens et, avec la grâce de Dieu, peut se
changer en joie[9].

L’effet cathartique de la prière se
manifeste parce que, chaque fois que
l’on prie, l’on fait l’expérience de la
miséricorde divine, on partage avec
Dieu ses soucis et ses problèmes et
l’on reçoit en même temps un signe
non équivoque de son Amour : « Mon
Dieu, apprends-moi à aimer ! Mon
Dieu, apprends-moi à prier »[10].

La relation entre douleur et amour
est très forte. Ceux qui aiment et « se



forgent au feu de la douleur »
trouvent la joie[11]. « L'amour est
également la source la plus riche du
sens de la souffrance »[12]. Saint
Josémaria disait souvent : « Je te
veux heureux sur terre. — Tu ne le
seras pas, si tu ne te délivres pas de
cette peur de la souffrance. Car, tant
que nous “ cheminons ”, c’est
précisément dans la souffrance que
réside le bonheur »[13].

Cependant il y a des moments où
l’expérience de la douleur forge la
vie d’un être. La question n’est plus
d’accepter ou non la douleur, mais
d’apprendre à considérer la
souffrance comme faisant partie et
de notre propre existence et du plan
de Dieu pour chacun de nous.

« La souffrance est aussi un appel à
manifester la grandeur morale de
l'homme, sa maturité spirituelle
»[14]. Grâce à sa liberté et sa
rationalité, l’homme est



heureusement en mesure d’affronter
victorieusement les évènements
douloureux.

Pour cela, il lui faut accéder à un
niveau supérieur de maturité
personnelle, but qui ne se peut
atteindre dans la passivité ni ne peut
être considéré comme définitivement
acquis. Il est nécessaire d’avoir
recours à tous les moyens spirituels
et d’adopter la bonne attitude.
Comme l’affirme Viktor Frankl, la
capacité à souffrir fait partie de
l’éducation ; c’est une phase
importante de la croissance
intérieure et aussi de l’"auto-
organisation"[15].

De nos jours, l’incapacité à affronter
la douleur et la souffrance, physique
ou spirituelle, vient précisément de
cette absence de « culture de la
souffrance ». Au départ, ce sont les
parents qui craignent d’exposer leurs
enfants aux sacrifices. Il s’ensuit



qu’ils sont tentés de leur donner tout
et tout de suite. Ils pensent qu’ils
auront toujours le temps de souffrir
par la suite ou se bercent de l’illusion
que ces mauvais moments ne leur
arriveront jamais[16].

On a du mal à comprendre comment
une personne pourrait résister à la
survenue inattendue d’une grande
douleur sans qu’elle l’ait jamais
expérimentée auparavant. De fait, ce
sont ces personnes qui sont le plus
sujettes aux crises nerveuses et aux
dépressions.

Les épreuves subies par saint
Josémaria dans sa propre famille ont
été un moyen très concret pour
acquérir la maturité que d’autres
n’atteignent qu’au bout de
nombreuses années. Sa biographie
est exemplaire. Il fut gravement
malade dans son enfance ; il fut
confronté à la mort de trois de ses
sœurs ; il a été témoin de la



souffrance de son père devant les
conséquences d’une crise
économique ; il a été obligé de
déménager dans une autre ville avec
le changement de mode de vie qui en
résulta.

Ensuite, il eut à souffrir au séminaire
et cette douleur, jointe à de
nombreuses heures de prière devant
le Saint Sacrement, lui permit de
mûrir spirituellement. Les multiples
épreuves intérieures et extérieures
que le Seigneur lui envoya exigèrent
de grandes preuves d’esprit de
sacrifice, sans parler de la
persécution dont il fut victime aux
débuts de la fondation de l’Opus Dei.
Enfin, il fut sujet au diabète, maladie
qui l’épuisa pendant bien des années.

Pour ainsi dire, rien ne lui a été
épargné. Saint Josémaria a toujours
été en mesure de comprendre la
souffrance et la douleur des autres
grâce à sa propre expérience et non



pas seulement par une connaissance
théorique. Il a fait face à la
souffrance avec foi et courage, joints
à une grande patience humaine et
surnaturelle.

Les malades sont un trésor

« Les témoins de la Croix et de la
Résurrection du Christ ont transmis à
l'Église et à l'humanité un Évangile
spécifique de la souffrance. Le
Rédempteur Lui-même a écrit cet
Évangile avant tout par sa propre
souffrance assumée par amour, afin
que l'homme « ne périsse pas mais
ait la vie éternelle ». Sa souffrance,
avec la parole vivante de son
enseignement, est devenue une
source abondante pour tous les
hommes qui ont pris part aux
souffrances de Jésus dans la
première génération de ceux qui ont
été ses disciples et qui ont proclamé
leur foi en Lui, puis dans les



générations qui se sont succédées au
cours des siècles »[17].

Le saint pape Jean Paul II pense que
ceux qui souffrent sont des
protagonistes privilégiés de
l’Évangile de la Douleur, dont les
premiers chapitres ont été écrits par
Jésus Lui-même avec ses propres
souffrances. Toute personne qui
souffre fait vivre cet Évangile avec sa
propre douleur. C’est un Évangile
vivant que nous n’achèverons jamais
d’écrire et qui nous rend vraiment
capables de reconnaître Dieu Lui-
même chez chacun de ceux qui
souffrent.

Dans sa prophétie du Jugement final,
Notre Seigneur nous dit : « Alors le
Roi dira à ceux qui seront à sa
droite : “Venez, les bénis de mon
Père, recevez en héritage le Royaume
préparé pour vous depuis la
fondation du monde. Car […] j’étais
malade, et vous m’avez visité […]



“Seigneur, quand est-ce que nous
t’avons vu… malade… Quand
sommes-nous venus jusqu’à toi ?” Et
le Roi leur répondra : “Amen, je vous
le dis : chaque fois que vous l’avez
fait à l’un de ces plus petits de mes
frères, c’est à moi que vous l’avez fait
»[18].

Conscient de cette identification
entre le Christ et les malades, saint
Josémaria s’est toujours efforcé de
transmettre à ceux qui l’entouraient
une affection toute spéciale pour les
malades. Il redisait sans cesse qu’il
aimait Dieu et son prochain avec le
même cœur. Il savait comment aimer
les autres à travers Dieu et eux, à
leur tour, le rapprochaient de Dieu.

Les malades occupaient une place
spéciale dans le cœur de saint
Josémaria car il voyait en chacun
d’eux l’image du Christ souffrant. A
cause de cela, chacun le conduisait,



d’une façon mystérieuse et forte,
vers la corédemption.

Dans ses prières, il s’imaginait
comme un des Apôtres, animé du
désir de réparer pour sa fuite au
moment de la Croix. En réparation
pour ces désertions qui avaient tant
accru les souffrances de Jésus, il
souhaitait que les malades soient
aimés à la façon des mères qui
aiment avec tendresse leur enfant et
qu’on ne les laisse jamais seuls.

« Comme toujours, quand un de mes
enfants tombe malade, je dis à ceux
qui vivent à ses côtés qu’ils doivent le
soigner d’une façon telle qu’il ne
regrette pas les soins de sa mère qui
est loin et que, dans ces moments,
nous devons être pour lui comme
une mère, en le soignant comme sa
mère l’aurait fait ». « Bien que nous
soyons pauvres, nous ne devons
jamais rien épargner pour les soins à
nos frères malades. S’il le fallait,



nous irions voler un petit morceau
de Ciel pour eux et le Seigneur nous
le pardonnerait »[19].

« Enfant. — Malade. — N’éprouvez-
vous pas la tentation d’écrire ces
mots avec des majuscules ? Pour une
âme qui aime, les enfants, les
malades, c’est Lui »[20]. Les malades
sont un trésor, disait-il souvent, car
en vivant un ascétisme souriant, tant
apprécié de saint Josémaria, le
malade peut transformer sa peine en
prière.

Il devient aussi un trésor pour les
autres car, en s’occupant de lui, ceux-
ci pratiquent la vertu de la charité et
s’enrichissent dans la mesure où les
soins qu’ils apportent sont le
meilleur de ce qu’ils peuvent offrir.
La maladie est un trésor pour l’Église
car chaque personne atteinte
participe de la passion de Notre
Seigneur sur la Croix[21].



Et quand son état s’aggrave, le
malade qui approche du moment de
sa rencontre personnelle avec Dieu,
va vers cet instant d’une façon
spéciale. Cette perspective lui
apporte une purification profonde et
en même temps la paix.

« "Cet homme se meurt. Il n'y a plus
rien à faire...". C'était il y a bien des
années, dans un hôpital de Madrid.
Après s'être confessé, tandis que le
prêtre lui donnait son crucifix à
baiser, ce gitan s'exclamait à grands
cris, sans qu'on parvînt à le faire
taire : — Avec cette bouche pourrie,
je ne peux pas embrasser le
Seigneur ! — Mais puisque tu vas
L'étreindre et L'embrasser très fort,
tout de suite, au Ciel ! ... Connais-tu
une manière plus belle, et terrible à
la fois, de manifester sa contrition ?
»[22].

Cet épisode de la vie du Fondateur
résume de façon idéale son attitude



face à la mort et à la douleur. La
valeur purificatrice de la souffrance
du gitan acquiert une dimension
sans limite et avec la grâce du
sacrement de la Pénitence, le spectre
effrayant de la mort disparaît. Celle-
ci devient, au contraire, l’occasion
qu’attend la foi de tout homme : celle
de pouvoir contempler Dieu face à
face, non comme un Juge, mais
comme un Père aimant qui nous
attend pour nous embrasser.

Professionnels de la santé en
contact avec la douleur

Il n’est pas facile d’être confronté à la
situation de personnes souffrant sans
cesse et de garder, en même temps,
un vif intérêt pour leurs problèmes
et leurs chagrins. Dans ces
circonstances, le risque est de traiter
la douleur de façon anonyme, en
cherchant à alléger artificiellement
l’atmosphère dans laquelle les



professionnels de la santé doivent
vivre quotidiennement.

On peut rencontrer des infirmières
très compétentes que la douleur
n’affecte plus en profondeur. Au lieu
de considérer le malade comme un
être humain, elles se focalisent sur
les moyens qui correspondent aux
besoins cliniques du patient.

Les médecins aussi courent souvent
le risque de considérer les malades
d’un point de vue purement
pragmatique, en limitant leur
attention au diagnostic et aux
options thérapeutiques. En dehors du
contact avec le patient pour les
besoins du diagnostic et du protocole
de soins, les médecins sont invisibles,
absorbés par des tâches
administratives, des cours, des
entretiens avec leurs collègues et des
conférences.

Les propos du Fondateur de l’Opus
Dei avec un chirurgien orthopédique



sont significatifs. Ce médecin lui
avait demandé comment éviter la
routine dans sa profession : « Vis
dans la présence de Dieu. Hier, j’ai
rendu visite à un malade que j’aime
de tout mon cœur de père, et je
comprends la grande tâche
sacerdotale à laquelle vous vous
livrez, vous les médecins. Mais ne
vas pas t’en enorgueillir, car tout le
monde a une âme sacerdotale ! Il
vous faut mettre en œuvre votre âme
sacerdotale ! Quand tu te laves les
mains, quand tu mets ta blouse
blanche, quand tu enfiles tes gants,
pense à Dieu et à son sacerdoce
royal, celui auquel se réfère Saint
Pierre. Tu feras du bien au corps,
mais aussi à l’âme »[23].

Le travail des médecins et des
infirmières réalise d’une façon
permanente et manifeste ce que
Notre Seigneur a mené à bien durant
sa vie sur terre. Ses miracles le
montrent : les aveugles pouvaient



voir ; les sourds entendre ; les
boiteux marcher. Il a guéri les
épileptiques et les lépreux ; Il a
même ressuscité des morts.

Un médecin, à la lecture de
l’Évangile, ne peut éviter de
percevoir la profonde compassion de
Jésus lorsqu’Il s’approchait des
malades, prenant Lui-même
l’initiative d’aller à leur devant et
toujours à l’écoute de leurs
supplications. Le Seigneur,
néanmoins, posait certes une
condition : la foi, une foi en Lui,
humaine et surnaturelle.

Quand ce père dans l’Évangile
demande pourquoi les Apôtres
n’avaient pu guérir son fils, Jésus
répond que c’est à cause de leur
manque de foi[24]. Aujourd’hui les
médecins oublient souvent la
nécessité fondamentale d’établir une
relation de confiance véritable avec
leurs patients. Ceux-ci sont engagés à



se fier aux médicaments plus qu’à la
personne qui les leur prescrit. La
bureaucratisation de la pratique
médicale peut effectivement détruire
la relation médecin-patient et la
réduire à un simple échange
d’informations et de prescriptions,
où les statistiques prennent la place
de la communication
interpersonnelle.

Saint Josémaria rappelait aux
médecins la dimension unique que
revêt leur relation personnelle avec
leur patient et il leur recommandait
de veiller à ne pas tomber dans la
routine. Il les pressait de garder leur
cœur à l’unisson avec le cœur de
Dieu. Il n’était pas question de
sentimentalisme, mais de la ferme
conviction que la profession
médicale ne peut s’exercer comme si
c’était n’importe quelle autre
profession, ni même animée par le
simple amour de la science.



Une fois, des infirmières lui
demandèrent comment s’améliorer
dans leur travail et il leur répondit : «
Nous avons besoin de beaucoup
d’infirmières chrétiennes. Votre
travail est un sacerdoce, plus encore
que celui d’un médecin. J’ai dit
beaucoup plus car vous avez la
délicatesse, la proximité d’être
toujours auprès du patient. Je crois
que pour être une infirmière il faut
une véritable vocation chrétienne. Et
pour perfectionner cette vocation, il
faut être à la fois préparé de façon
scientifique et avoir une grande
délicatesse »[25].

Lors d’une autre occasion, il précisa
ses propos : « Que Dieu vous bénisse !
Pensez que vous vous occupez de la
Sainte Famille de Nazareth et que le
malade est Jésus […] Ou pensez que
vous êtes leur Mère. Soignez-les avec
amour, avec attention, avec
délicatesse. Assurez-vous qu’ils ne
manquent de rien, surtout de soutien



spirituel […] Je prie pour vous car je
pense au bien ou au mal que vous
pouvez faire. Lorsqu’une personne
est préparée sur le plan spirituel, on
peut lui parler de son état en toute
franchise. Mais si ce n’est pas le cas,
vous devez profiter de toutes les
occasions pour les aider à se
confesser et recevoir la communion.
Et un moment viendra où le malade
voudra qu’on lui dise qu’il va aller au
Ciel. Moi-même je connais quelques
magnifiques exemples de cela »[26].

Bien des fois, saint Josémaria a
insisté sur la dimension sacerdotale
de ce métier : « Je suis impressionné
quand on me rapporte ce que
beaucoup d’entre vous savent déjà.
Les médecins doivent faire ce que
font les bons confesseurs, mais dans
le domaine matériel. Ils doivent se
soucier non seulement de l’état
physique de leur patient, mais aussi
de leur âme »[27].



Le prestige professionnel, une
façon de rendre gloire à Dieu

Le fondateur de l’Opus Dei savait
comment appliquer l’appel universel
à la sainteté à la profession médicale.
Pour rechercher la sainteté dans le
travail, nous devons achever nos
tâches à la perfection, avec toute la
compétence d’un professionnel. «
Celui qui peut être savant, nous ne
lui pardonnons pas de ne pas le
devenir »[28]. « La sainteté est faite
d'héroïsme. — Par conséquent, dans
le travail on nous demande
l'héroïsme de bien "achever" les
tâches qui nous reviennent, jour
après jour, y compris lorsque ce sont
les mêmes occupations qui se
répètent. Sinon, c'est que nous ne
voulons pas être saints ! »[29].

Saint Josémaria parlait souvent aussi
de la nécessité pour un médecin
d’avoir une âme sacerdotale. « Tu
affirmes que tu comprends peu à peu



ce qu'est l'"âme sacerdotale"... Ne te
fâche pas si je te réponds que les faits
démontrent que tu ne le comprends
qu'en théorie. — Il t'arrive chaque
jour la même chose: à la tombée de la
nuit, lors de ton examen de
conscience, il n'y a que désirs et
résolutions; le matin et l'après-midi,
pendant ton travail, il n'y a
qu'obstacles et excuses. Est-ce donc
ainsi que tu vis le "sacerdoce saint,
pour offrir des victimes spirituelles,
agréables à Dieu par Jésus-Christ" ?
»[30].

Il avait aussi compris le lien entre la
sainteté et ce qui intéresse l’intellect.
« Si tu dois servir Dieu par ton
intelligence, étudier est pour toi une
obligation grave »[31]. « À l’exercice
habituel de ta profession, ajoute un
motif surnaturel et tu auras sanctifié
le travail »[32].

Et il disait encore, à l’adresse des
médecins : « Imitez-Le ; ainsi vous



serez chaque jour plus délicats, plus
chrétiens ; pas seulement plus
savants, même mieux qu’un expert,
mais surtout comme un disciple de
Jésus Christ »[33].

Saint Josémaria invitait les
infirmières et les médecins à
comparer leur travail avec celui d’un
prêtre. Il en parlait en le qualifiant
de mission sacrée de par sa
proximité avec les souffrants qui
sont des images du Christ en Croix.
Leur dévouement affectueux est un
écho de l’amour plein de compassion
de Jésus envers les malades durant
son séjour terrestre.

C’est pourquoi saint Josémaria
insistait sur la nécessité de vivre la
vocation médicale avec une attitude
vraiment professionnelle faite de
compétence scientifique, avec toute
l’attention aimante d’une mère et
avec la vertu d’espérance, humaine
et surnaturelle.



Il n’est pas facile de comprendre
réellement ce qu’est la maladie si l’on
n’a jamais éprouvé son poids, au
moins une fois dans sa vie, et si l’on
n’a pas connu ces moments où vient
la tentation de la colère ou du refus.

Si saint Josémaria pouvait parler de
la souffrance et de la douleur avec
tant de clarté et de charité, c’est qu’il
en avait fait l’expérience dans sa
propre vie. Il avait pu les supporter
car il croyait en l’amour de Dieu. Sa
confiance en Dieu était comme celle
d’un petit enfant envers son père.
Cette attitude apparaissait clairement
dans sa prédication, et ses actions
étaient aussi éloquentes que ses
paroles. Quiconque ira lui confier sa
douleur ou sa tristesse, apprendra de
lui à mettre sa souffrance entre les
mains de Dieu.

P. Binetti



[1] Saint Jean Paul II, Lettre
apostolique Salvifici doloris, 4.

[2] Ibid., 9

[3] C.S. Lewis, The problem of pain

[4] Cf. Saint Josémaria, Chemin, 419

[5] Saint Josémaria, Chemin, 439

[6] Ibid., 208

[7] Ibid., 209

[8] Ibid., 219

[9] Cf. Salvifici doloris, 18.

[10] Forge, 66

[11] Cf. Forge, 816

[12] Salvifici doloris, 13.

[13] Chemin, 217

[14] Salvifici doloris, 22



[15] Cf. V. Frankl, Homo Patiens

[16] Cf. A. Macintyre, After virtue

[17] Salvifici doloris, 25

[18] Mt 25, 34-40

[19] Cf. G. Herranz, Sin miedo a la
vida y sin miedo a la muerte. Palabras
de Monseñor Josemaría Escrivá de
Balaguer y Albás a médicos y
enfermos, en AA.VV., En memoria de
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer,
cit., p. 164.

[20] Chemin, 419

[21] Cf. P. Urbano, El hombre de Villa
Tevere, Barcelona 1994, p. 235.

[22] Saint Josémaria, Chemin de
Croix, III, 3.

[23] Cf. G. Herranz, Sin miedo a la
vida… op.cit. p. 158-159

[24] Cf. Mt, 17, 14-20



[25] Cf. G. Herranz, Sin miedo a la
vida… op.cit. p. 159

[26] Cf. Ibid. p. 161

[27] Cf. Ibid. p. 159

[28] Chemin, 332

[29] Sillon, 529

[30] Sillon, 499

[31] Chemin, 336

[32] Ibid., 359

[33] Cf. G. Herranz, Sin miedo a la
vida… op.cit. p. 160

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/lexperience-de-
la-douleur/ (15/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/lexperience-de-la-douleur/
https://opusdei.org/fr-be/article/lexperience-de-la-douleur/
https://opusdei.org/fr-be/article/lexperience-de-la-douleur/

	L’expérience de la douleur

