
opusdei.org

Thème 1 -
L’existence de Dieu

L'existence de Dieu : une
question qui accompagne toute
l'histoire humaine

10/02/2014

1.

L’existence de Dieu

La dimension religieuse de
l’être humain

La dimension religieuse caractérise
l’être humain dès ses origines.
Débarrassées de la superstition, due

• 



en définitive à l’ignorance et au
péché, les diverses expressions de la
religiosité manifestent la conviction
qu’il existe un Dieu créateur dont
dépendent le monde et notre
existence personnelle. S’il est vrai
que le polythéisme a accompagné le
plus souvent l’histoire humaine, il est
tout aussi vrai que la dimension la
plus profonde de la religiosité et de la
sagesse philosophique a cherché la
justification radicale du monde et de
l’homme en un Dieu unique,
fondement de la réalité et
accomplissement de notre aspiration
au bonheur (cf. Catéchisme, n°28)[1].

Malgré leur diversité, les expressions
artistiques, philosophiques,
littéraires, etc., présentes dans la
culture des peuples ont en commun
la réflexion sur Dieu et sur les
thèmes centraux de l’existence : la
vie et la mort, le bien et le mal, la
destinée ultime et le sens de toute
chose[2]. Comme ces manifestations



de l’esprit en témoignent tout au long
de l’histoire, l’on peut dire que la
référence à Dieu appartient à la
culture et constitue une dimension
essentielle de la société et de
l’individu. La liberté religieuse
représente donc le premier des droits
fondamentaux, la recherche de Dieu
étant le premier des devoirs : tous les
hommes « sont pressés par leur
nature même et tenus, par obligation
morale, à chercher la vérité, celle
tout d'abord qui concerne la religion.
Ils sont tenus aussi à adhérer à la
vérité dès qu'ils la connaissent »[3].
La négation de Dieu et la tentative de
l’exclure de la culture ainsi que de la
vie sociale et civile sont des
phénomènes relativement récents et
limités au monde dit occidental. Le
fait que les grandes interrogations
religieuses et existentielles
demeurent invariables dans le
temps[4] dément l’idée selon laquelle
la religion appartiendrait à une
phase « infantile » de l’histoire,



destinée à disparaître avec le progrès
de la connaissance.

Le christianisme assume tout ce qu’il
y a de bien dans la recherche et
l’adoration de Dieu historiquement
manifestées par les formes de
religiosité. Il en révèle cependant la
véritable signification, celle d’une
quête de l’unique Dieu véritable qui
s’est révélé dans l’histoire du salut
apporté au peuple d’Israël et qui est
venu à notre rencontre en se faisant
homme en Jésus-Christ, Verbe
Incarné[5].

2. Des créatures matérielles à Dieu

L’intellect humain peut connaître
l’existence de Dieu par un chemin
dont le point de départ est le monde
créé. Deux itinéraires sont possibles :
celui des créatures matérielles
(nature) et celui de l’esprit humain.
Bien que cette approche ait été en
particulier développée par des
auteurs chrétiens, ces itinéraires ont



aussi été exposés et parcourus par un
bon nombre de philosophes et de
penseurs d’autres cultures et
époques.

Les voies vers la connaissance de
l’existence de Dieu sont aussi
appelées preuves, non pas dans le
sens que les mathématiques ou les
sciences naturelles donnent à ce
terme, mais en tant qu’arguments
philosophiques convergents et
convaincants, compris plus ou moins
profondément selon la formation
spécifique reçue (cf. Catéchisme, 31).
Que les preuves de l’existence de
Dieu ne peuvent pas s’entendre dans
le même sens que celles des sciences
expérimentales se déduit clairement
du fait que Dieu ne saurait être
l’objet d’une connaissance
empirique.

Chaque voie vers l’existence de Dieu
atteint un aspect concret, une
dimension de la réalité absolue de



Dieu dans le contexte spécifique de
son raisonnement : « À partir du
mouvement et du devenir, de la
contingence, de l’ordre et de la
beauté du monde, on peut connaître
Dieu comme origine et fin de
l’univers » (Catéchisme, 32). La
richesse et l’immensité de Dieu sont
telles qu’aucune de ces voies ne peut
par elle-même donner une image
complète de l’être personnel Dieu.
Elle peut tout au plus en décrire une
facette : son existence, son
intelligence, sa providence …

Parmi les preuves dites
cosmologiques, les plus connues sont
les célèbres « cinq voies » élaborées
par saint Thomas d’Aquin. Elles
recueillent en grande partie les
réflexions de philosophes antérieurs.
Pour bien les comprendre, il est
indispensable de posséder certaines
connaissances de métaphysique[6].
Les deux premières se basent sur
l’idée que les chaînes causales



(passage de la puissance à l’acte,
passage de la cause efficiente à
l’effet) que nous observons dans la
nature ne peuvent pas s’étendre à
l’infini dans le passé. Elles doivent
s’appuyer sur un premier moteur,
sur une première cause. La troisième
voie, partant de l’observation de la
contingence et finitude des êtres
naturels, en déduit que leur cause
doit se trouver en un Être nécessaire,
non conditionné. La quatrième
considère les divers degrés de
perfection des choses. Cette
perfection doit dériver d’une source
commune et suprême. La cinquième
voie, finalement, part de
l’observation de l’ordre présent dans
le monde et du sens des choses,
conséquences de leur spécificité et de
la stabilité des lois de la nature. Saint
Thomas en déduit l’existence d’une
Intelligence ordinatrice qui est aussi
la cause finale de toute chose.



Ces itinéraires de raisonnement et
d’autres qui leur sont analogues ont
été proposés par bien des auteurs
sous diverses formes jusqu’à nos
jours. Ils sont donc toujours
d’actualité. Il est toutefois nécessaire,
pour les comprendre, de partir d’une
connaissance des choses fondée sur
le réalisme (en opposition à des
formes de pensée idéologiques),
d'une connaissance qui ne réduise
pas la réalité à sa seule dimension
empirique, expérimentale
(réductionnisme ontologique), alors
que la pensée humaine est capable,
en définitive, de remonter des effets
visibles aux causes invisibles
(affirmation de la pensée
métaphysique).

La connaissance de Dieu est
également accessible au sens
commun, à la pensée philosophique
spontanée de tout un chacun à
travers l’expérience existentielle :
l’étonnement devant la beauté et



l’ordre de la nature, la gratitude pour
le don de la vie, le fondement et la
raison du bien et de l’amour. Ce type
de connaissance est également
important pour saisir à quel sujet se
réfèrent les preuves philosophiques
de l’existence de Dieu. Saint Thomas,
par exemple, termine ses cinq voies
sur l’affirmation commune : « et ceci
est ce que tous appellent Dieu ».

Le témoignage de l’Écriture Sainte
(cf. Sg 13, 1-9 ; Rm 1, 18-20 ; Ac 17,
22-27) et l’enseignement du
Magistère de l’Église confirment que
l’intellect humain peut arriver à la
connaissance de l’existence d’un
Dieu créateur à partir des
créatures[7] (cf. Catéchisme, 36-38).
En même temps, aussi bien l’Écriture
que le Magistère signalent que le
péché et les mauvaises dispositions
morales peuvent rendre cette
connaissance plus difficile.

3. L’esprit humain manifeste Dieu



L’homme perçoit sa singularité et sa
prééminence sur le reste de la
création. Bien qu’il partage beaucoup
d’aspects de sa vie biologique avec
d’autres espèces animales, il se
reconnaît unique dans sa
phénoménologie : il est le seul à
réfléchir sur lui-même, le seul
capable de progrès culturel et
technique, le seul à percevoir la
moralité de ses propres actions, à
transcender par sa connaissance et
sa volonté, et surtout par sa liberté,
le cosmos matériel[8]. En un mot,
l’être humain manifeste une vie
spirituelle transcendant la matière
dont, pourtant, il dépend[9]. Dès les
origines, la culture et la religiosité
des peuples ont expliqué cette
transcendance de l’être humain en
affirmant sa dépendance de Dieu et
considérant la vie humaine comme
un reflet de celle de Dieu. C’est en
accord avec cette conviction
commune de la raison que la
Révélation judéo-chrétienne



enseigne que l’homme a été créé à
l’image et à la ressemblance de Dieu
(cf. Gn 1, 26-28).

La personne humaine est elle-même
en chemin vers Dieu. Il existe des
itinéraires qui conduisent à Dieu en
partant de l’expérience existentielle :
« Avec son ouverture à la vérité et à
la beauté, son sens du bien moral, sa
liberté et la voix de sa conscience,
son aspiration à l’infini et au
bonheur, l’homme s’interroge sur
l’existence de Dieu. À travers tout
cela il perçoit des signes de son âme
spirituelle » (CEC, 33).

La présence en nous d’une
conscience morale qui approuve le
bien que nous faisons et réprouve le
mal réalisé ou désiré nous amène à
reconnaître un Bien Suprême et un
appel intérieur à nous y conformer,
ainsi qu’à voir le jugement de notre
conscience comme son messager.
Partant de l’expérience de la



conscience, et sans connaître la
Révélation biblique, plusieurs
penseurs de l’Antiquité ont
développé une réflexion profonde
sur la dimension éthique de l’agir
humain, réflexion dont est capable
tout homme en tant que créature
faite à l’image de Dieu.

Outre sa propre conscience, l’homme
reconnaît sa liberté personnelle,
condition d’un agir moral.
Reconnaissant sa liberté, la personne
humaine se découvre responsable de
ses propres actions. Elle perçoit de
même l’existence de Quelqu’un vis-à-
vis de qui elle est responsable. Ce
Quelqu’un doit être plus grand que la
nature matérielle, plus grand même
que ses semblables, appelés eux aussi
à la même responsabilité. L’existence
de la liberté et de la responsabilité
conduit à l’existence d’un Dieu qui
soit l’arbitre du bien et du mal, d’un
Dieu créateur, législateur et
rémunérateur.



Dans le contexte culturel actuel on
nie fréquemment la vérité de la
liberté : on réduit ainsi la personne à
un animal parmi les autres, peut-être
un peu plus développé, mais dont
l’agir serait fondamentalement réglé
par des pulsions irrésistibles; ou
alors on identifie le siège de la vie
spirituelle (esprit, conscience, âme) à
la corporéité des organes cérébraux
et de leurs processus
neurophysiologiques, rejetant ainsi
l’existence de la moralité de
l’homme. À une telle vision on peut
opposer des arguments visant à
démontrer, sur le plan de la raison et
de la phénoménologie humaine, la
transcendance de la personne à elle-
même, son libre arbitre agissant
également dans les choix
conditionnés par la nature, ainsi que
l’impossibilité de réduire l’esprit au
cerveau.

Beaucoup aujourd’hui croient voir
une preuve de la non-existence de



Dieu dans la présence du mal et de
l’injustice dans le monde. Si Dieu
existait, disent-ils, il ne permettrait
pas cela. En réalité, ce malaise et ce
questionnement sont aussi des «
voies » vers Dieu. La personne, en
effet, perçoit le mal et l’injustice
comme une privation, une situation
douloureuse qui ne devrait pas être,
qui réclament un bien et une justice.
Car si la structure la plus intime de
notre être ne désirait pas le bien,
nous ne verrions pas dans le mal un
dommage ou une privation.

L’être humain est hanté par les désirs
naturels de vérité, de bien et de
bonheur. Ce sont là des
manifestations de notre aspiration
naturelle à la vision de Dieu. Si de
tels désirs étaient sans objet, la
créature humaine serait un être
existentiellement contradictoire,
étant donné qu’ils constituent le
noyau le plus profond de la vie
spirituelle et de la dignité de la



personne. Leur présence au plus
profond du cœur humain démontre
l’existence d’un Créateur qui nous
appelle à Lui en mettant en nous
l’espérance de Lui-même. Si les voies
dites cosmologiques n’assurent pas
de la possibilité d’arriver à Dieu en
tant qu’être personnel, les voies dites
anthropologiques, elles, partant de
l’homme et de ses aspirations
naturelles, laissent entrevoir que le
Dieu dont nous reconnaissons notre
dépendance doit être une personne
capable d’aimer, un être personnel
attirant à Lui des créatures
personnelles.

La Sainte Écriture contient des
enseignements explicites sur
l’existence d’une loi morale inscrite
par Dieu dans le cœur de l’homme
(cf. Si 15, 11-20 ; Ps 19 ; Rm 2, 12-16).
La philosophie d’inspiration
chrétienne parle d’une « loi morale
naturelle » accessible à l’homme de
toute époque et culture, bien que



parfois elle puisse ne pas être
reconnue dans toutes ses conclusions
à cause de l’obscurcissement de la
raison dû au péché. Il en est ainsi,
par exemple, pour l’existence de
Dieu. Le Magistère de l’Église a
souvent affirmé l’existence de la
conscience et de la liberté en tant
que voies vers Dieu[10].

4. La négation de Dieu : les causes
de l’athéisme

Les arguments philosophiques
employés pour démontrer l’existence
de Dieu ne sont pas censés produire
la foi en Dieu. Ils ne font que lui
donner une base rationnelle, et ce
pour les raisons suivantes :

a) ils conduisent à reconnaître
certains caractères philosophiques
de l’image de Dieu (bonté,
intelligence, existence), mais sans
indiquer Qui il est : l’être personnel
objet de l’acte de foi ;



b) la foi est la réponse libre de
l’homme à Dieu qui se révèle, et non
pas une déduction philosophique
nécessaire ;

c)Dieu lui-même est cause de la foi :
c’est Lui qui se révèle gratuitement et
meut par sa grâce le cœur de
l’homme pour qu’il s’attache à Lui ;

d) il faut considérer l’obscurité et
l’incertitude dans laquelle la raison
humaine est plongée du fait du
péché. Celui-ci fait obstacle tant à la
reconnaissance de l’existence de
Dieu qu’à la réponse de foi à sa
Parole (cf. Catéchisme, 37).

Pour ces motifs, particulièrement le
dernier, il est toujours possible à
l’homme de nier Dieu[11].

L’athéisme peut être théorique
(tentative de nier positivement Dieu
par voie rationnelle) ou pratique
(nier Dieu par les choix de vie, en se
comportant comme s’il n’existait



pas). Professer un athéisme positif
sur la base d’une analyse rationnelle
de type scientifique, expérimental,
est contradictoire parce que, comme
nous l’avons dit, Dieu ne saurait être
l’objet d’une telle connaissance. Une
négation pure et simple de Dieu à
partir de la rationalité philosophique
est possible de la part de certaines
visions aprioristes de la réalité, de
caractère presque toujours
idéologique comme, avant tout autre,
le matérialisme. L’incohérence de ces
visions peut être démontrée à l’aide
de la métaphysique et d’une
gnoséologie réaliste.

Une cause répandue de l’athéisme
positif est la considération de Dieu
comme un obstacle pour l’homme : si
Dieu existe, nous ne sommes pas
libres, nous ne pouvons pas jouir
d’une pleine autonomie existentielle.
Cet argument ignore le fait que la
dépendance de la créature vis-à-vis
de Dieu est précisément le



fondement de sa liberté et de son
autonomie[12]. C’est donc plutôt le
contraire qui est vrai. Comme le
montre l’histoire et notre proche
passé, quand on nie Dieu, on finit par
nier l’homme et sa dignité
transcendante.

D’aucuns concluent à la non-
existence de Dieu en considérant la
religion, et concrètement le
christianisme, comme un obstacle au
progrès puisque fruit de l’ignorance
et de la superstition. On peut
répondre à cette objection en partant
de nouveau de l’histoire. Il est
possible de démontrer l’influence
positive de la Révélation chrétienne
sur la conception de la personne et
de ses droits, ainsi que sur l’origine
et le progrès des sciences. De la part
de l’Église Catholique, l’ignorance a
toujours été considérée, et avec
raison, comme un obstacle à la vraie
foi. En général, ceux qui nient Dieu
pour affirmer le perfectionnement



de la condition humaine, le font dans
le but de défendre une vision
immanente de progrès historique. Ce
dernier aurait pour finalité l’utopie
politique ou un bien-être purement
matériel, incapable de satisfaire
pleinement les attentes du cœur
humain.

Parmi les causes de l’athéisme,
surtout en ce qui concerne l’athéisme
pratique, se trouve le mauvais
exemple des croyants «qui, par la
négligence de l’éducation religieuse
ou l’explication inadéquate de la
doctrine, ou même à cause des
défauts de leur vie religieuse, morale
et sociale, ont voilé plutôt que révélé
le vrai visage de Dieu et de la religion
»[13]. De façon positive, à partir du
Concile Vatican II, l’Église a toujours
signalé le témoignage des chrétiens
comme facteur principal pour
réaliser la « nouvelle évangélisation
» si nécessaire[14].



5. L’agnosticisme et l’indifférence
religieuse

L’agnosticisme est particulièrement
répandu dans les milieux
intellectuels. La raison humaine
serait incapable d’une quelconque
certitude sur Dieu et son existence.
Ses défenseurs adoptent
fréquemment un style de vie
personnellement et socialement
engagé, mais sans aucune référence
à une fin ultime, cherchant ainsi à
vivre un humanisme sans Dieu. La
position agnostique coïncide souvent
avec celle de l’athéisme pratique.
Pour le reste, qui prétendrait
orienter les fins partielles de sa vie
quotidienne sans aucune forme
d’engagement vis-à-vis de la fin
ultime à laquelle tendent
naturellement ses propres actes, a
déjà choisi une finalité, de caractère
immanent, pour sa propre vie. La
position agnostique mérite, quoi qu’il
en soit, d’être respectée, encore que



ses défenseurs doivent être aidés à
démontrer la droiture de leur non-
négation de Dieu, en maintenant une
ouverture à la possibilité de
reconnaître son existence et sa
révélation dans l’histoire.

L’indifférence religieuse – appelée
aussi « irréligion » – représente
aujourd’hui la principale
manifestation d’incrédulité et,
comme telle, elle est l’objet d’une
croissante attention de la part du
Magistère de l’Église[15]. Le thème
de Dieu n’est pas pris au sérieux, ou
même absolument ignoré, parce qu’il
est étouffé dans la pratique par une
vie orientée vers les biens matériels.
L’indifférence religieuse coexiste
avec une certaine sympathie pour le
sacré ou pour le pseudo-religieux,
considérés en dehors de toute
connotation morale, comme si le
religieux était lui-même un bien de
consommation. Afin de maintenir
longtemps une attitude



religieusement neutre, l’être humain
a besoin de distractions continuelles
l’empêchant de s’arrêter à penser
aux problèmes existentiels plus
importants, tels que le sens de la vie
et de la mort, la valeur morale de ses
actions, etc. Il les écarte aussi bien de
la vie quotidienne que de sa
conscience. Mais comme dans la vie
d’une personne il y a toujours des
événements qui interpellent (amour,
paternité ou maternité, morts
prématurées, douleurs et joies), la
position d’indifférentisme religieux
n’est pas soutenable à long terme. On
ne peut éviter de s’interroger tôt ou
tard sur Dieu. Partant de tels
événements existentiellement
significatifs, il est nécessaire d’aider
l’indifférent à s’ouvrir sérieusement
à la recherche et à l’affirmation de
Dieu.

6. Le pluralisme religieux et
l’affirmation d’un seul Dieu



véritable qui s’est révélé en Jésus-
Christ

La religiosité authentique est un
chemin vers la reconnaissance du
Dieu unique. Elle s’exprime dans
l’histoire et dans la culture des
peuples de façons diverses, jusque
dans le culte de différentes images
ou idées de la divinité. Les religions
du monde qui manifestent la
recherche sincère de Dieu et
respectent la dignité transcendante
de l’homme doivent être respectées.
L’Église catholique considère qu’en
elles est présente une étincelle,
presque une participation, de la
Vérité divine[16]. Dans son approche
des diverses religions du monde, la
raison humaine perçoit l’opportunité
d’un sain discernement : reconnaître
la présence de superstition et
d’ignorance, de formes
d’irrationalité, de pratiques qui ne
sont pas en accord avec la dignité et
la liberté de la personne.



Le dialogue interreligieux ne
s’oppose pas à la mission
d’évangélisation de l’Église. Tout en
respectant la liberté de chacun, la
finalité du dialogue doit toujours être
l’annonce du Christ. La part de vérité
contenue dans les religions non
chrétiennes se rattache à l’Unique
Vérité, qui est le Christ. Elles ont
donc le droit de recevoir la
Révélation et d’être amenées à
maturité par l’annonce du Christ, «
chemin, vérité et vie ». Par ailleurs,
Dieu ne refuse pas le salut à ceux qui,
ignorant sans faute de leur part
l’annonce de l’Évangile, vivent selon
la loi morale naturelle et
reconnaissent le Dieu unique et
véritable comme son fondement[17].

Dans le dialogue interreligieux, le
christianisme peut s’attacher à
démontrer que les religions de la
terre, en tant qu’expressions
authentiques de l’attachement au
Dieu unique et véritable, atteignent



leur plénitude dans le christianisme.
Ce n’est que dans le Christ que Dieu
révèle l’homme à lui-même, offre la
solution de ses énigmes et lui dévoile
le sens profond de ses aspirations.
C’est lui le seul médiateur entre Dieu
et les hommes[18].

Le chrétien peut affronter le dialogue
interreligieux avec optimisme et
espérance, parce qu’il sait que tout
être humain a été créé à l’image et à
la ressemblance du seul vrai Dieu et
que chacun, pour peu qu’il sache
raisonner dans le silence de son
cœur, peut y entendre le témoignage
de sa conscience qui, elle aussi, le
conduit au Dieu unique révélé en
Jésus-Christ. « Je suis né – dit Jésus à
Pilate – je suis venu dans le monde
pour ceci : rendre témoignage à la
vérité. Tout homme qui appartient à
la vérité écoute ma voix » (Jn 18, 37).
Dans ce sens, le chrétien peut parler
de Dieu sans risque d’intolérance
parce que le Dieu qu’il exhorte à



reconnaître dans la nature et dans la
conscience de chacun, le Dieu qui a
créé le ciel et la terre, est le même
Dieu que celui de l’histoire du salut,
qui s’est révélé au peuple d’Israël et
s’est fait homme en Jésus. C’est là
l’itinéraire suivi par les premiers
chrétiens : ils refusèrent que l’on
adore le Christ comme un dieu de
plus au panthéon romain parce qu’ils
étaient convaincus de l’existence
d’un seul Dieu véritable. Ils mirent
donc tous leurs efforts à démontrer
que le Dieu entrevu par les
philosophes en tant que cause, raison
et fondement du monde, était bel et
bien le Dieu de Jésus-Christ[19].

Giuseppe Tanzella-Nitti

Bibliographie de base

Catéchisme de l’Église catholique, n°
27 à 49.



Concile Vatican II, constitution
apostolique Gaudium et spes, n° 4 à
22.

Jean-Paul II, encyclique Fides et ratio,
14 septembre 1998, n°16 à 35.

Benoît XVI, encyclique Spe salvi, 30
novembre 2007, n° 4 à 12.

[1] Cf. Jean-Paul II, encyclique Fides
et ratio, 14 septembre 1998, 1

[2] « Au-delà de toutes les différences
qui caractérisent les individus et les
peuples, il y a entre eux une affinité
fondamentale, étant donné que les
diverses cultures ne sont en réalité
que des manières différentes
d'aborder la question du sens de
l'existence personnelle. C'est
justement là que nous pouvons
mettre en évidence une source du
respect qui est dû à toute culture et à



toute nation. N'importe quelle
culture est un effort de réflexion sur
le mystère du monde et, en
particulier, de l'homme; elle est une
manière d'exprimer la dimension
transcendante de la vie humaine. Le
cœur de toute culture est constitué
par son approche du plus grand des
mystères, le mystère de Dieu ». Jean-
Paul II, Discours à l’ONU, New-York, 5
octobre 1995, 9.

[3] Concile Vatican II, déclaration 
Dignitatis humanæ, 2

[4] Cf. Concile Vatican II, constitution
apostolique Gaudium et spes, 10

[5] Cf. Jean-Paul II, Lettre apostolique
Tertio millennio adveniente, 10
novembre 1994, 6 ; encyclique Fides
et ratio, 2

[6] Cf. St Thomas d’Aquin, Summa
theologiæ, I, q. 2, a. 3; Contra gentiles,
I, c. 13. Pour une exposition détaillée,
voir ces deux références, ainsi qu’un



manuel de métaphysique ou de
théologie naturelle.

[7] Cf. Concile Vatican I, constitution 
Dei Filius, 24 avril 1870, DH 3004 ;
Motu proprio Sacrorum antistitum,
1er novembre 1910, DH 3538 ;
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, instruction Donum veritatis, 24
mai 1990 ; encyclique Fides et ratio,
67

[8] « Nous avons appris avec
reconnaissance, car nous nous
rendons compte de la félicité à
laquelle nous sommes appelés, que
toutes les créatures ont été tirées du
néant par Dieu et pour Dieu : les
créatures rationnelles, les hommes,
bien que nous perdions si souvent la
raison, et les irrationnelles, celles qui
sillonnent la surface de la terre, ou
habitent les entrailles du monde, ou
traversent l'azur du ciel, allant
parfois jusqu'à fixer des yeux le
soleil. Mais, au sein de cette variété



merveilleuse, nous seuls, les hommes
— je ne parle pas ici des anges —
nous nous unissons au Créateur par
l'exercice de notre liberté : nous
pouvons rendre ou refuser au
Seigneur la gloire qui Lui revient en
tant qu'Auteur de tout ce qui existe ».
Saint Josémaria Escrivá, Amis de
Dieu, n° 24

[9] Cf. Concile Vatican II, constitution
apostolique Gaudium et spes, 18

[10] Cf. ibidem, 17-18. En particulier,
la doctrine sur la conscience morale
et la responsabilité liée à la liberté a
été largement développée par Jean-
Paul II dans le cadre de son
explication de la personne humaine
comme image de Dieu : v. encyclique 
Veritatis splendor, 6 août 1993, 54-64

[11] Cf. Concile Vatican II,
constitution apostolique Gaudium et
spes, 19-21

[12] Cf. ibidem, 36



[13] Ibidem, 19

[14] Cf. ibidem, 21 ; Paul VI,
encyclique Evangelii nuntiandi, 8
décembre 1975, 21 ; Jean-Paul II,
encyclique Veritatis splendor, 93 ;
Jean-Paul II, lettre apostolique Tertio
millennio ineunte, 6 janvier 2001, ch.
III et IV.

[15] Cf. Jean-Paul II, exhortation
apostolique Christifideles laici, 30
décembre 1988, 34 ; encyclique Fides
et ratio, 5

[16] Cf. Concile Vatican II, déclaration
Nostra Ætate, 2

[17] Cf. Concile Vatican II,
constitution Lumen Gentium, 16

[18] Cf. Jean-Paul II, encyclique 
Redemptoris missio, 7 décembre
1990, 5 ; Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, déclaration 
Dominus Iesus, 6 août 2000, 5 ; 13-15



[19] Cf. Jean-Paul II, encyclique Fides
et ratio, 34 ; Benoît XVI, encyclique 
Spe salvi, 30 novembre 2007, 5

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/lexistence-de-
dieu/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/lexistence-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-be/article/lexistence-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-be/article/lexistence-de-dieu/

	Thème 1 - L’existence de Dieu

