
opusdei.org

Lettre du Prélat
(octobre 2010)

Mgr Echevarria nous parle des
Anges Gardiens, que l'Eglise
fête le 2 octobre, jour choisi par
Dieu pour fonder l'Opus Dei.

04/10/2010

Très chers, que Jésus me garde mes
filles et les fils !

Notre âme déborde d’allégresse
lorsque nous pensons à la joie qui
étreignit notre Père le 2 octobre
1928. Unissons-nous à la prière qui
jaillit de son âme lorsque, à genoux,



il recevait du Ciel cette marque de
confiance. Contemplons en esprit,
très souvent chaque jour, la réalité
de notre propre présence dans cette
manifestation du projet de Dieu à
saint Josémaria. Anges du Seigneur,
bénissez le Seigneur[1]. Ces paroles de
la Sainte Écriture, qui ouvrent la
messe de demain, fête des saints
anges gardiens, doivent résonner
très fortement chez les hommes et les
femmes de l’Opus Dei. Elles peuvent
guider l’expression de notre
gratitude envers Dieu en ce nouvel
anniversaire de la fondation car,
comme l’affirmait notre Père, ce
n’est pas par hasard que Dieu a
inspiré son Œuvre le jour où
l’Église fête les Anges gardiens (…).
Nous leur devons bien plus que
vous n’imaginez[2]. C’est pour moi
une joie de vous rappeler que très
souvent – notamment en Argentine, à
La Chacra – saint Josémaria nous
suggérait de remercier les anges, en
entrant dans l’oratoire, pour



l’hommage permanent qu’ils rendent
au Seigneur dans l’Eucharistie.

La dévotion envers les anges a dans
l’Église de profondes racines. Il n’y a,
pour ainsi dire, aucune page de la
Sainte Écriture, de l’Ancien comme
du Nouveau Testament, qui ne
mentionne ces créatures purement
spirituelles qui jouissent de la vision
béatifique et sont au service des
desseins divins[3]. Jean-Paul II faisait
remarquer, lors d’une de ses
catéchèses, que nier l’existence des
anges obligerait à une révision
radicale de l’Écriture elle-même, et
avec elle de toute l’histoire du
Salut[4], au prix de tomber dans une
grave erreur.

La fête de demain nous offre
l’occasion de fréquenter davantage
ces êtres célestes, en ayant d’abord à
l’esprit qu’elles sont des créatures de
Dieu, et que Jésus-Christ est à lui seul
le centre du monde angélique et du



cosmos tout entier. La primauté du
Christ, Verbe incarné, sur la création
est un des fondements de la foi
catholique. En Lui tout a été créé dans
les cieux et sur la terre, les êtres
visibles et les puissances invisibles.
Tout est créé par lui et pour lui[5].

Qu’est-ce qu’un ange ? se
demandait le pape Benoît XVI. Et il
répondait : La Sainte Écriture et la
Tradition de l’Église nous en font
découvrir deux aspects. D’une
part, l’ange est une créature qui
est en présence de Dieu, orientée à
Dieu de tout son être. Les trois
noms des archanges finissent par
le mot « El », qui signifie « Dieu ».
Dieu est inscrit dans leur nom,
dans leur nature. Leur véritable
nature est d’être en Lui et pour
Lui[6].

Ces affirmations soulignent que la
principale mission des anges consiste
à adorer la Très Sainte Trinité, à faire



monter constamment un chant
d’action de grâces envers le Créateur
et Seigneur de toutes choses, visibles
et invisibles. Les anges comme les
hommes ont été créés pour une
même fin. Eux l’ont déjà atteinte,
nous, nous sommes encore en
chemin. C’est pourquoi il est très
convenable de compter sur leur aide
pour apprendre à parcourir la route
qui conduit au Ciel. Je prie et
j’invoque les anges tous les jours,
disait notre Père,et je recours à
l’intercession des anges gardiens
de mes enfants, pour que nous
sachions tous entourer notre Dieu.
Cela fera de nous des âmes zélées,
décidées à apporter à toutes les
créatures la consolation de la
doctrine de Dieu[7].

Saint Josémaria suggérait d’invoquer
les anges en commençant chaque
jour notre méditation, après avoir
demandé l’intercession de la Mère de
Dieu et de saint Joseph. Avec quelle



dévotion avons-nous recours à eux ?
Avec quelle assurance d’être
entendus ? Et à propos de la
célébration eucharistique, notre Père
commentait : Je bats des mains et je
loue avec les anges : cela ne m’est
pas difficile, car je me sais entouré
d’eux lorsque je célèbre la sainte
messe. Ils sont en train d’adorer la
Trinité[8]. Nous aussi, lorsque nous
rendons visite à Jésus présent dans le
tabernacle, et que peut-être nous ne
savons comment le saluer ni lui
manifester notre reconnaissance ou
notre adoration, nous pouvons
suivre l’exemple de saint Josémaria. 
Quand j’entre dans l’oratoire,
confiait-il, je n’hésite pas à dire au
Seigneur : Jésus, je t’aime. Et je
loue le Père, le Fils et l’Esprit Saint
(…) Et je pense à saluer les anges,
qui gardent le tabernacle en veille
d’amour, d’adoration, de
réparation, formant une cour
autour du Seigneur présent dans
le saint-sacrement. Je les remercie



d’être là tout le jour et toute la
nuit, parce que moi, je ne peux le
faire qu’avec le cœur : merci, mes
saints anges, de tenir toujours
compagnie à Jésus-Eucharistie[9].
Je vous suggère de chercher jour
après jour à vous unir à la prière de
notre fondateur le 2 octobre 1928 :
que ne s’éteigne pas en nous le
dialogue de gratitude et de
responsabilité commencé par notre
Père.

Grands adorateurs de la sainte
Trinité, les anges peuvent accomplir
à la perfection le second aspect de
leur mission : ils sont des
messagers de Dieu. Ils apportent
Dieu aux hommes, ils ouvrent le
ciel et ouvrent ainsi la terre. C'est
précisément parce qu'ils sont
auprès de Dieu, qu'ils peuvent être
également très près de
l'homme[10]. Jésus-Christ nous l’a
révélé quand, parlant de l’amour de
Dieu le Père pour les enfants et ceux



qui deviennent comme des enfants, il
indiquait : Gardez-vous de mépriser
un seul de ces petits, car, je vous le dis,
leurs anges dans les cieux voient sans
cesse la face de mon Père qui est aux
cieux[11].

S’appuyant sur ce texte et sur
d’autres paroles inspirées, l’Église
enseigne que « de l’enfance au
trépas, la vie humaine est entourée
de leur garde et de leur intercession
»[12]. Et elle fait sienne une
affirmation fréquente dans les écrits
des Pères de l’Église : « Chaque fidèle
a à ses côtés un ange comme
protecteur et pasteur pour conduire
sa vie »[13]. Parmi les êtres spirituels,
les anges gardiens ont été placés par
Dieu aux côtés de chaque homme et
de chaque femme. Ils sont nos
proches amis et nos alliés dans la
lutte qui nous oppose – c’est
l’Écriture qui le dit – aux embûches
du diable. Car nous ne luttons pas
contre des hommes, mais contre les



forces invisibles, les puissances des
ténèbres qui dominent le monde, les
esprit du mal qui sont au-dessus de
nous[14]. À cet enseignement notre
Père fait écho de façon lapidaire : 
Recours à ton ange gardien à
l’heure de l’épreuve ; il te
protégera contre le démon et te
soufflera de saintes
inspirations[15].

Un écrivain chrétien du deuxième
siècle signale quelques indices pour
reconnaître les insinuations des bons
anges et les distinguer de celles des
anges mauvais. « L’ange de justice,
écrit-il, est délicat, pudique, doux,
calme. Quand c’est lui qui monte à
ton cœur, d’emblée il te parle de
justice, de chasteté, de sainteté, de
mortification, de toute œuvre juste et
de toute vertu glorieuse. Quand
toutes ces choses montent à ton
cœur, sache que l’ange de justice est
avec toi. Telles sont les œuvres de



l’ange de justice. Aie donc confiance
en lui et en ses œuvres »[16].

La lutte entre le bien et le mal, triste
héritage du péché originel, est une
constante de l’existence humaine sur
la terre. Il est donc logique que,
suivant une prière ancienne, nous
ayons recours aux anges gardiens : 
Sancti Angeli Custodes nostri,
defendite nos in proelio ut non
pereamus in tremendo iudicio ; saints
anges gardiens,défendez-nous dans
le combat, afin que nous ne
périssions pas à l’heure du jugement
terrible.

Notre fondateur a cultivé dès son
plus jeune âge une profonde
dévotion envers les anges, en
particulier envers son ange gardien.
Puis, à partir de la fondation de
l’Opus Dei, sa biographie regorge de
détails qui manifestent la piété solide
et confiante que lui inspiraient ces
adorateurs de Dieu, nos bons



compagnons sur le chemin du ciel.
Ses écrits aussi font abondamment
référence au ministère des anges en
faveur des hommes, car, comme
l’Écriture l’indique, ne sont-ils pas
tous des esprits chargés d’une
fonction, que Dieu envoie pour le
service de ceux qui doivent avoir en
héritage le salut ?[17]Si grande était
sa foi dans l’intervention des anges
qu’il nous a appris à les considérer
comme d’importants alliés de notre
tâche apostolique. Il écrivait dans 
Chemin : Gagne à ta cause l’ange
gardien de celui que tu veux
amener à ton apostolat. — C’est
toujours un grand « complice
»[18]. Et plus loin, considérant que le
milieu où chacun est amené par sa
vie professionnelle, sociale, etc., se
trouve souvent fort éloigné de Dieu,
il assurait : Il y a dans ce milieu
bien des occasions de s’égarer ? —
Soit. Mais n’y aurait-il pas aussi
des anges gardiens ?[19]



Le carillon des cloches de Notre-
Dame-des-Anges, qui jamais ne s’est
éteint dans les oreilles de notre Père,
doit retentir aux nôtres, comme pour
nous rappeler que toute notre
existence doit être adoration de Dieu,
en compagnie de la très Sainte
Vierge, des anges et de toute l’Église
triomphante.

Notre Père cultivait aussi l’amitié de
l’archange qui, aux dires de certains
Pères de l’Église, assiste chaque
prêtre dans les tâches propres de son
ministère. L’opinion qui veut que
les prêtres aient un ange chargé de
veiller sur eux est très probable,
disait-il un jour. Mais, il y a des
années, de nombreuses années, j’ai
lu quelque part que chaque prêtre
a un archange ministériel, et j’en
ai été ému. Je me suis fait une
espèce d’Alléluiacomme oraison
jaculatoire, et je la redis au mien,
matin et soir. Il m’est arrivé
parfois de me dire que je ne



pouvais tout de même pas croire
cela simplement parce que cela
avait été écrit par un Père de
l’Église dont je ne me rappelle
même pas le nom. Alors je
considère la bonté de Dieu mon
Père, et j’ai l’assurance que,
lorsque je prie mon archange
ministériel, même si je n’en avais
pas, le Seigneur m’en donnerait
un, pour que ma prière et ma
dévotion aient un fondement[20].

Sachons méditer souvent cet
enseignement et d’autres semblables
sur les saints anges, et efforçons-
nous de les mettre en pratique,
chacun à notre manière. Recourrons
à leur aide avec confiance. Des
difficultés intérieures apparemment
insurmontables, des obstacles
extérieurs qui semblent des murs
infranchissables, pourront être
vaincus avec l’assistance de ces amis
si puissants à la garde desquels le
Seigneur nous a confiés. Mais il faut



pour cela, comme notre fondateur
l’enseignait en puisant aux sources
de la tradition spirituelle de l’Église,
consolider une amitié authentique
avec notre ange gardien et celui des
personnes que nous fréquentons
dans notre apostolat. Car l’ange
gardien est un prince du ciel que le
Seigneur a mis à nos côtés pour
veiller sur nous et nous aider,
pour nous encourager dans nos
angoisses, pour nous sourire au
milieu nos peines, pour nous
retenir si nous allons tomber, et
pour être notre soutien[21].

Saint Josémaria a consigné dans 
Sillon une autre réflexion qui peut
nous apporter une grande
consolation : Notre ange gardien
nous accompagne toujours comme
un témoin privilégié. C’est lui qui,
à l’heure de ton jugement
particulier, rappellera les
délicatesses que tu as eues envers
notre Seigneur tout au long de ta



vie. Plus encore : lorsque tu te
sentiras confondu devant les
terribles accusations de l’ennemi,
ton ange présentera les élans
intimes de ton cœur (peut-être les
as-tu toi-même oubliés), ces
manifestations d’amour que tu as
adressées à Dieu le Père, à Dieu le
Fils, à Dieu le Saint-Esprit.
N’oublie donc jamais la présence
de ton ange gardien, et ce Prince
du ciel ne t’abandonnera ni
maintenant, ni au moment
décisif[22].

Dans notre lutte spirituelle et dans
l’apostolat, nous pouvons toujours
compter sur l’attention et la
protection de la Reine des anges. Elle
est fêtée ce mois-ci sous l’invocation
du rosaire. Cette dévotion mariale est
une arme puissante[23] dans toutes
les batailles livrées pour la gloire de
Dieu et le salut des âmes. Puisse
notre récitation de cette prière
s’amplifier au cours des semaines à



venir, avec une piété et un amour
particuliers, forts de la conviction
que notre Mère du ciel brillera au
long de l’année mariale que nous
parcourons, et qu’elle nous obtiendra
de son Fils des grâces abondantes.

Pour conclure, je vous rappelle que le
6 octobre est l’anniversaire de la
canonisation de notre Père.
Demandons au Seigneur, par son
intercession, que la joie surnaturelle
qui nous inondait ce jour-là, que
l’élan vers la sainteté que nous avons
alors reçu, demeurent vivants et
forts chez ses filles et ses fils de
l’Opus Dei, et chez toutes les
personnes qui s’approchent de
l’Œuvre. Je vous avoue que je
demande tous les jours à saint
Josémaria de rendre très présente en
nous l’expression par laquelle l’a
désigné le Serviteur de Dieu Jean-
Paul II : le saint de la vie
ordinaire[24]. On peut aussi la
comprendre ainsi : saint Josémaria



est le saint qui nous assiste dans les
circonstances de chaque jour.
Profitons davantage de cette «
occupation » de notre Père, qui nous
aime beaucoup, beaucoup, mais qui
veut que nous soyons saints.

En vérité, chaque mois nous apporte
de nombreux anniversaires et fêtes
de l’histoire de l’Œuvre : pensez-y,
pour que notre serviam ! de chaque
jour soit très généreux.

Je vous bénis de tout cœur,

Votre Père,

+ Xavier

Rome, le 1er octobre 2010.

[1] Dn 3, 59.

[2] Saint Josémaria, notes prises au
cours d’une réunion de famille, 24
décembre 1963.



[3] Cf. Catéchisme de l’Eglise
catholique, nos 331-333.

[4] Jean-Paul II, Audience générale, 9
juillet 1986.

[5] Col 1, 16.

[6] Benoît XVI, Homélie, 29 septembre
2007.

[7] Saint Josémaria, notes prises au
cours d’une réunion de famille,
octobre 1972.

[8] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 89.

[9] Saint Josémaria, notes prises au
cours d’une réunion de famille, 6
janvier 1972.

[10] Benoît XVI, Homélie, 29
septembre 2007.

[11] Mt 18, 10.



[12] Catéchisme de l’Église catholique,
n° 336.

[13] Saint Basile, Adversus Eunomium
3, 1 (PG 29, 656B).

[14] Ep 6, 12.

[15] Saint Josémaria, Chemin, n° 567.

[16] Hermas, Le Pasteur,
Commandement VI, 2.

[17] Hb 1, 14.

[18] Saint Josémaria, Chemin, n° 563.

[19] Saint Josémaria, Ibid., n° 566.

[20] Saint Josémaria, notes prises au
cours d’une méditation, 26 novembre
1967.

[21] Saint Josémaria, notes prises au
cours d’une réunion de famille, 16
juin 1974.

[22] Saint Josémaria, Sillon, n° 693.



[23] Saint Josémaria, Saint Rosaire,
prologue.

[24] Cf. Jean-Paul II, Litterae
decretales pour la canonisation de
notre Père, 6 octobre 2002.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-
prelat-octobre-2010/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-prelat-octobre-2010/
https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-prelat-octobre-2010/
https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-prelat-octobre-2010/

	Lettre du Prélat (octobre 2010)

