
opusdei.org

Lettre du prélat
(juin 2011)

L'homme ressort grandit d'un
acte d'Adoration. C'est ce
qu'explique le prélat de l'Opus
Dei dans sa lettre pastorale du
mois de juin, dans laquelle il
approfondit le sens de
l'Eucharistie.

07/06/2011

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

Il y a quelques années, au cours
d’une catéchèse pour des enfants qui



se préparaient à faire leur première
communion, Benoît XVI expliquait le
sens de l’adoration de Dieu. Il disait :
« L’adoration consiste à reconnaître
que Jésus est mon Seigneur, que
Jésus me montre le chemin à
prendre, me fait comprendre que je
ne vis bien que si je connais et que
j’emprunte le chemin qu’Il
m’indique. Adorer, c’est donc dire :
“Jésus, je suis tout à toi et je veux te
suivre dans ma vie ; je ne voudrais
jamais perdre cette amitié, cette
communion avec toi.” Je pourrais
également dire que l’adoration, dans
son essence, c’est d’embrasser Jésus
et lui dire : “Je suis à toi et je te
demande, à toi aussi, de demeurer
toujours avec moi.” » [1]

J’ai cité ce texte parce que il montre,
dans sa simplicité même, la
signification essentielle de l’attitude
que la créature doit à son Créateur. Il
me semble que cela pourrait aussi
servir de dénominateur commun aux



fêtes que nous célébrerons dans les
semaines à venir : un esprit
d’adoration et de reconnaissance
envers le Seigneur, pour les bienfaits
qu’Il nous a accordés et qu’Il nous
accorde.

C’était hier la fête de la Visitation.
Dans les paroles d’Élisabeth à la
Mère de Dieu, à celle qui portait
Jésus-Christ dans son sein très pur,
nous découvrions un acte
d’adoration profonde adressé au
Verbe incarné. Quelques mois plus
tard, Jésus recevait l’hommage de
simples bergers et de savants, venus
à Bethléem pour se prosterner
devant le roi des Juifs. Saint Matthieu
rapporte que, lorsque les rois Mages
entrèrent dans le lieu indiqué par
l’étoile, ils trouvèrent l’Enfant dans
les bras de sa Mère et que, s’étant
agenouillés, ils L’adorèrent [2] .

Des grands de la terre se prosternent
et adorent cet Enfant, car la lumière



intérieure de la foi leur a fait
reconnaître Dieu lui-même. À
l’inverse, le péché — surtout le péché
mortel — consiste précisément à ne
pas vouloir reconnaître Dieu comme
Dieu, à ne pas vouloir se prosterner
devant lui, à chercher, comme Adam
et Ève au paradis terrestre, à être
comme des dieux, connaissant le
bien et le mal [3] . Nos premiers
parents aspirèrent, dans leur orgueil,
à une autonomie complète à l’égard
de Dieu. Tentés par satan, ils ne
voulurent pas reconnaître la
souveraineté de leur Créateur ni son
amour de Père. C’est là le plus grand
malheur de l’humanité, de l’homme
et de la femme de tous les temps,
comme saint Paul le rappelle dans les
premières lignes de la lettre aux
Romains. Pour l’Apôtre, la faute de
ces païens consistait à garder la
vérité captive dans l’injustice [4] , à
ne pas reconnaître Dieu comme
Seigneur et à ne pas L’adorer, alors
même qu’ils disposaient de signes



extérieurs suffisants. Après avoir
connu Dieu à partir des merveilles de
la création, ils ne Lui ont pas rendu
la gloire et l’action de grâces que l’on
doit à Dieu, mais se sont laissés aller
à des raisonnements qui ne mènent à
rien, et les ténèbres ont rempli leurs
cœurs sans intelligence. [5]

C’est une tragédie dont les traits se
retrouvent avec netteté dans la
société actuelle, au moins dans une
grande partie du monde. Je ne dis
pas cela pour noircir le tableau ni
pour être pessimiste. Au contraire, ce
fait incontestable est ce qui nous
incite à propager la joie de la Vérité.
J’insiste : le sens de l’adoration a
disparu dans de larges secteurs de la
société, et c’est à nous, chrétiens
conséquents, remplis d’optimisme
surnaturel et humain, qu’il revient
de ranimer chez les autres cette
attitude, la seule qui soit conforme à
la véritable condition des créatures.
Si les gens n’adorent pas Dieu, ils



s’adoreront eux-mêmes, des diverses
manières dont témoigne l’histoire :
adorant le pouvoir, le plaisir, la
richesse, la science, la beauté… —
sans se rendre compte que tout cela,
détaché de son fondement ultime qui
est Dieu, part en fumée. « Sans le
Créateur la créature disparaît » [6] ,
comme dit le concile Vatican II de
façon lapidaire. Aussi bien est-il de
première importance, dans la tâche
de la nouvelle évangélisation, d’aider
ceux qui vivent avec nous à
redécouvrir le besoin et le sens de
l’adoration. Les prochaines
solennités de l’Ascension, de la
Pentecôte et de la Fête-Dieu se
présentent comme autant
d’invitations « à redécouvrir la
fécondité de l’adoration
eucharistique […], condition
nécessaire pour porter beaucoup de
fruit (cf. Jn 15, 5) et pour éviter que
notre action apostolique se limite à
un activisme stérile, mais qu’il soit



un témoignage de l’amour de Dieu. » 
[7]

Que ta prière soit toujours un acte,
sincère et réel, d’adoration de Dieu 
[8] , écrivait notre Père dans Forge.
Que d’occasions d’adorer trouvons-
nous au long de notre journée, si
nous savons les saisir ! Depuis
l’offrande d’œuvres le matin jusqu’à
l’examen du soir, toute notre journée
peut et doit devenir une prière et un
hommage rendu à notre Dieu.

La sainte Messe est, avant tout, un
acte d’adoration de la Très Sainte
Trinité, par l’intermédiaire de Jésus-
Christ et en union à Lui. Dans le
Gloria nous rendons grâce à Dieu
pour son immense gloire : non pour
les bienfaits qu’Il nous donne, mais
parce qu’Il est Dieu, parce qu’Il
existe, parce qu’Il est grand. Dans le
Sanctus, à l’unisson des anges et des
bienheureux, nous proclamons Saint,
Saint, Saint, le Seigneur, Dieu de



l’univers, ce qui est une des manières
les plus hautes d’adorer Dieu.
Beaucoup d’autres occasions nous
permettent de nous adresser à la
Trinité en récitant : Gloire au Père, et
au Fils, et au Saint-Esprit. Et nos
nombreuses génuflexions devant le
Saint-Sacrement, génuflexions
attentives, accompagnées d’un acte
intérieur du cœur, comme saint
Josémaria nous le recommandait,
sont aussi un merveilleux acte
d’adoration.

Chacun de vous, mes filles et mes fils,
doit chercher sa façon très
personnelle de se mettre activement
en présence de Dieu au long des
heures de la journée, et de lui
présenter son hommage filial. Il
s’agira parfois d’une oraison
jaculatoire, tirée des psaumes ou
d’autres livres inspirés — l’Évangile
surtout ; d’autres fois, d’une phrase
apprise de notre saint fondateur
lorsque, pour nous aider à être



spontanés dans nos rapports avec
Dieu, il nous ouvrait un peu son
cœur. Notre effort pour être intimes
avec Dieu, avertissait-il, ne peut être
que très personnel. Que chacun lui
parle comme il veut. Car une oraison
jaculatoire, c’est cela : un élan, un
compliment comme on dit chez moi,
un mot doux. Si l’amour est là, vous
n’avez pas besoin qu’on vous
apprenne des formules toutes faites :
les mots justes viendront à votre
cœur et sur vos lèvres, à chaque
instant. [9]

Cette année, en de nombreux pays, la
solennité de la Fête-Dieu tombe le 26
juin, jour de la fête liturgique de
saint Josémaria. C’est une
coïncidence qui me comble de joie,
car notre Père était follement épris
de la sainte Eucharistie. Ce que je
vous suggère pour cette fête, c’est de
vivre toute la journée, et notamment
la procession eucharistique si vous
pouvez y assister, en vous unissant à



ce que fait notre fondateur qui, au
Ciel, adore en permanence la très
sainte Humanité de Jésus.

Le Pape Benoît XVI nous fait
remarquer qu’un des éléments
constitutifs de la procession
eucharistique de ce jour consiste à «
s’agenouiller en adoration devant le
Seigneur. Adorer le Dieu de Jésus
Christ, qui s’est fait pain rompu par
amour, c’est le remède le plus
efficace et radical contre les
idolâtries d’hier et d’aujourd’hui.
S’agenouiller devant l’Eucharistie est
une profession de liberté : celui qui
s’incline devant Jésus ne peut ni ne
doit se prosterner devant aucun
pouvoir terrestre, si fort soit-il. Nous
les chrétiens ne nous agenouillons
que devant Dieu, devant le Très Saint
Sacrement, parce qu’en lui nous
savons et nous croyons qu’est
présent le seul Dieu véritable, qui a
créé le monde et l’a aimé au point de



lui donner son Fils unique (cf. Jn 3,
16). » [10]

Comme on comprend bien,
maintenant, la clameur incessante
des chrétiens de tous les temps
devant l’Hostie Sainte ! Chante, ô ma
langue, le mystère de ce Corps
glorieux, ainsi que du précieux Sang
que versa, pour le rachat du monde,
le Fils de la Vierge Féconde, le Roi
éternel des Peuples (Hymne Pange
lingua). Adorons avec amour ce Dieu
caché (cf. Adoro te devote) : c’est le
même Jésus-Christ qui naquit de la
Vierge Marie, qui souffrit et fut
immolé sur la Croix et dont le côté
transpercé répandit du sang et de
l’eau (cf. Ave verum). [11]

Lorsque nous nous agenouillons
devant Jésus présent au Saint-
Sacrement — caché dans le
tabernacle ou exposé sur l’autel —,
nous adorons la Victime du Sacrifice
du Calvaire, qui s’actualise lors de la



sainte Messe. Il n’existe aucune
opposition entre le culte
eucharistique pendant la messe et en
dehors de celle-ci. Mieux encore, il
existe entre eux une harmonie et une
union intimes. « Dans l’Eucharistie,
en effet, le Fils de Dieu vient à notre
rencontre et désire s’unir à nous ;
l’adoration eucharistique n’est rien
d’autre que le développement
explicite de la célébration
eucharistique, qui est en elle-même
le plus grand acte d’adoration de
l’Église. […] L’acte d’adoration en
dehors de la Messe prolonge et
intensifie ce qui est réalisé durant la
Célébration liturgique elle-même. » 
[12]

Entourons donc d’encore plus de
soins le culte de la sainte Eucharistie
en ces prochaines semaines. Mettons
tout notre effort à écouter la Parole
de Dieu, à méditer la Sainte Écriture,
à suivre les chants liturgiques et les
prières que chacune ou chacun récite



devant le Saint-Sacrement. Et
tâchons de remplir les temps de
silence recommandés par la liturgie
d’un véritable dialogue intérieur
avec le Christ présent dans la sainte
Hostie, de cœur à cœur. Quel bon
moment pour suivre le conseil de
notre Père : Faites avec plus d’amour
cette génuflexion pour saluer le
Seigneur, en arrivant ou en quittant
le centre. Et, même si vous ne lui
dites rien avec la bouche, adressez-
vous à lui avec le cœur : Jésus, je
crois en toi, je t’aime ; pardonne-
nous, nous tes enfants, qui n’avons
pas su être fidèles… Dites ce qui vous
vient à l’esprit à ce moment-là, avec
spontanéité : je ne vais pas vous
dicter les mots, comme si vous aviez
trois ans. Chacun saura s’adresser
personnellement au Seigneur. Et si ce
n’était pas le cas jusqu’à présent, ce
le sera désormais.

Nous avons parlé bien souvent de ces
oraisons jaculatoires personnelles,



que chacun de nous se fabrique.
Voilà ce qu’elles sont : une louange,
un cri d’admiration, de joie, de
tendresse, d’enthousiasme, d’amour !
qui s’échappe de notre âme comme
une flèche […]. Il s’agit toujours
d’aimer et de se donner. [13]

Je ne vous cache pas que je me
rappelle souvent des mots que j’ai
entendus de saint Josémaria : « Que
de gloire j’ai volée à Dieu ! » Il
pensait qu’il aurait pu être plus zélé
dans son service inconditionnel de la
Très Sainte Trinité. Nourrissons-nous
ce désir du Deo omnis gloria ? Avec
quelle droiture d’intention nous
conduisons-nous ? Comment offrons-
nous au Seigneur ce qui est ordinaire
et ce qui est extraordinaire ?

Le 25 juin, nous commémorerons un
nouvel anniversaire de la première
ordination sacerdotale dans l’Opus
Dei. Les trois fils de notre Père qui
reçurent l’ordre sacré en 1944 — don



Álvaro, don José María, don José Luis
— n’hésitèrent pas un instant à
abandonner un présent et un avenir
professionnels prometteurs pour
suivre la voix de Dieu, qui les
appelait au sacerdoce par
l’intermédiaire de notre fondateur.
Ce ne fut pas pour eux un sacrifice,
au sens que l’on donne
habituellement à ce mot, comme une
offrande coûteuse. Ils répondirent à
cet appel divin avec joie et
promptitude, conscients que c’était
une autre façon de servir Dieu,
l’Église et les âmes, dans un don de
soi identique à celui des autres
fidèles de l’Œuvre.

Demandons au Seigneur, par
l’intercession de notre Père et de ces
trois premiers prêtres, de garder
intact cet esprit dans la prélature de
l’Opus Dei, afin que nous puissions
disposer des prêtres nécessaires au
développement du travail
apostolique ; et pour que toutes et



tous éprouvent fortement le saint
poids de l’âme sacerdotale. Prions
aussi pour se lèvent en grand
nombre, de par le monde, dans
l’Église entière, des jeunes et des
hommes mûrs pour suivre le chemin
du sacerdoce, dociles à la voix du
Bon Pasteur.

Continuez de prier à toutes mes
intentions. Priez pour le voyage du
pape en Croatie, qui a lieu au début
de ce mois. Je veux que toute notre
existence se transforme en prière
pour que Dieu nous aide à accomplir
sa très sainte Volonté, dans un don
total de nous-mêmes, avec une
générosité constante, convaincus
que, lorsque nous nous réunissons à
deux ou plus pour prier, Dieu notre
Père ne manque pas de nous écouter 
[14] .

Je voudrais aussi mentionner, dans
chaque lettre, les différents
anniversaires de l’histoire de



l’Œuvre, de notre histoire
personnelle, car nous devons nous
rappeler ces mots : Lorsque Dieu
notre Seigneur projette une œuvre
en faveur des hommes, Il pense
d’abord aux personnes qu’Il doit
utiliser comme instruments… et Il
leur communique les grâces
convenables. [15]

Je vous bénis, avec toute mon
affection,

Votre Père

+ Xavier

Rome, le 1er juin 2011

[1] Benoît XVI, Réunion de catéchèse
avec les enfants de la première
communion, 15 octobre 2005.

[2] Mt 2, 11.

[3] Gn 3, 5.

[4] Rm 1, 18.



[5] Ibid. , 21.

[6] Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes , no 36.

[7] Benoît XVI, Discours à
l’Assemblée ecclésiale du diocèse de
Rome, 15 juin 2010.

[8] Saint Josémaria, Forge , no 263.

[9] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 26 mars 1972.

[10] Benoît XVI, Homélie pour la
solennité du Corpus Christi, 22 mai
2008.

[11] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , no 84.

[12] Benoît XVI, Exhort. ap. 
Sacramentum caritatis , 22 février
2007, no 66.

[13] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 1er juin 1972.



[14] Cf. Mt 18, 19.

[15] Saint Josémaria, Instruction , 19
mars 1934, no 48.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-
prelat-juin-2011/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-prelat-juin-2011/
https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-prelat-juin-2011/
https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-prelat-juin-2011/

	Lettre du prélat (juin 2011)

