
opusdei.org

Lettre du prélat
(janvier 2011)

Le prélat de l'Opus Dei se fait
l'écho du Saint-Père, et dans sa
lettre pastorale de janvier, il
nous parle de la liberté,
nécessaire pour "aimer Dieu et
par lui, tous les hommes".

06/01/2011

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !

Depuis la nuit de Noël, et à plusieurs
reprises au cours des jours suivants,
la liturgie met sur nos lèvres les



paroles d’un psaume : Chantez au
Seigneur un chant nouveau, chantez
au Seigneur, terre entière, chantez au
Seigneur et bénissez son nom ! De jour
en jour, proclamez son salut, racontez
à tous les peuples sa gloire, à toutes
les nations ses merveilles ![1]

Cette invitation répétée à la joie est
guidée par une raison bien simple :
la naissance du Fils de Dieu, qui s’est
fait homme sans cesser d’être Dieu,
pour nous obtenir la véritable
liberté. Mais une fois venue la
plénitude des temps, Dieu le Père a
envoyé son Fils unique qui, par
l’œuvre du Saint-Esprit, a pris
chair en Marie toujours Vierge,
pour rétablir la paix afin que,
rachetant l’homme du péché,
adoptionem filiorum reciperemus
(Ga 4, 5), nous soyons constitués
en enfants de Dieu, capables de
participer à l’intimité divine ; pour
qu’il soit ainsi donné à cet homme
nouveau, à ce nouveau rameau



des enfants de Dieu (cf. Rm 6, 4–5),
de délivrer l’univers entier du
désordre en rétablissant toutes
choses dans le Christ (cf. Ép 1, 9–
10), lui qui les a réconciliées avec
Dieu (cf. Col 1, 20).[2]

Le Rédempteur nous a apporté,
parmi ses innombrables bienfaits, le
grand don de la liberté pour pouvoir
servir Dieu par amour,
intérieurement mus par l’Esprit Saint
qui nous a faits « fils dans le Fils »[3].
Par notre incorporation au Corps
mystique du Christ, la peur qui nous
tenait en esclavage a été rejetée.
Comme nous le rappelle saint Paul : 
Vous avez été appelés à la liberté […].
C’est pour cette liberté que le Christ
nous a libérés. Maintenez-vous donc
fermes, et ne vous laissez pas de
nouveau maintenir sous le joug de
l’esclavage.[4]

Saint Josémaria, en commentant des
mots de l’Évangile ― veritas liberabit



vos[5], la vérité vous rendra libres ―
écrivait : Quelle est cette vérité qui,
tout au long de notre vie, marque
le début et le terme du chemin de
la liberté ? Je vais vous la résumer,
avec la joie et la certitude qui
découlent de la relation entre Dieu
et ses créatures : nous sommes
sortis des mains de Dieu, nous
sommes l’objet de la prédilection
de la Très Sainte Trinité, nous
sommes les enfants d’un Père
aussi grand. Je demande à mon
Seigneur que nous nous décidions
à nous en rendre compte, à nous
en réjouir jour après jour, car
nous agirons alors comme des
personnes libres. Ne l’oubliez pas :
celui qui ne se sait pas enfant de
Dieu ignore sa vérité la plus
intime, et est réduit à agir sans la
puissance et la force de ceux qui
aiment le Seigneur par dessus
toutes choses.[6] Je recueille de
nombreuses considérations de notre
Père, parce qu’elles sont comme des 



pièces d’or que le Seigneur met entre
nos mains. Tirons-en tout le sens
qu’il leur donnait, lui qui voulait
seulement aider les gens à suivre
Jésus-Christ et promouvoir le service
de l’Église et des âmes. Oui, je vous le
suggère à nouveau : puisez dans ce
trésor, qui nous unira profondément
à la volonté du Ciel.

La liberté d’aimer Dieu et, à travers
lui, tous les hommes, est apparue
comme une des principales
conséquences de la filiation divine. Il
faut donc la respecter et la défendre
dans toutes les sphères de la vie. Tel
est le thème de la Journée Mondiale
de la Paix célébrée aujourd’hui, le
premier janvier. Dans son message
intitulé La liberté religieuse, un
chemin vers la paix, Benoît XVI
adresse un vibrant appel aux
hommes d’État, aux chefs religieux et
à tous les hommes et femmes de
bonne volonté. Il leur demande de
défendre ce grand bien, propre de



ceux qui ont été créés à l’image et à
la ressemblance de Dieu ; avec le
bien de la vie, il est à la base de tous
les droits de la personne. En effet ―
écrit le pape ―, l’ouverture à la
vérité et au bien, l’ouverture à
Dieu, qui est enracinée dans la
nature humaine, confère une
pleine dignité à chaque personne
et elle est garante d’un respect
mutuel et plénier entre les
personnes. C’est pourquoi la
liberté religieuse doit être
comprise non seulement comme
une absence de coercition, mais
d’abord comme une capacité
d’ordonner ses choix selon la
vérité.[7]

Nous nous rappelons comment saint
Josémaria a défendu passionnément,
toute sa vie, le don divin de la liberté.
En témoigne sa réponse à une
question d’un journaliste, où notre
Fondateur disait : L’Opus Dei,
depuis sa fondation, n’a jamais



fait aucune discrimination. Il
travaille et vit en paix avec tous,
parce qu’il voit dans chaque
personne une âme à respecter et à
aimer. Ce ne sont pas là que des
mots ; notre Œuvre est la première
organisation catholique qui, avec
l’autorisation du Saint-Siège,
admet à titre de coopérateurs les
non-catholiques, chrétiens ou non.
J’ai toujours défendu la liberté des
consciences. Je ne comprends pas
la violence : elle ne me semble apte
ni à convaincre ni à vaincre.
L’erreur se dépasse par la prière,
par la grâce de Dieu, par l’étude ;
jamais par la force, toujours par
la charité.[8]

Malheureusement, le droit civique
d’honorer et servir Dieu selon les
impératifs de sa conscience
rencontre aujourd’hui de grandes
difficultés dans de nombreux pays.
Le pape s’en plaint avec douleur : 
Les chrétiens sont à l’heure



actuelle le groupe religieux en
butte au plus grand nombre de
persécutions à cause de leur foi[9],
une persécution qui, souvent, nous
l’avons encore vu récemment,
débouche sur le martyre. En
d’autres points du monde ―
poursuit le Saint Père ― il existe des
formes plus silencieuses et plus
sophistiquées de préjugés et
d’opposition à l’encontre des
croyants et des symboles religieux.
[10] Cela arrive même dans des
nations où les chrétiens sont
majoritaires et où l’on compte des
siècles de tradition chrétienne. Face à
ces abus de pouvoir, aucun homme,
aucune femme honnête ne doit
rester indifférent. Tout cela ne peut
être accepté, parce que cela
constitue une offense à Dieu et à la
dignité humaine ; de plus, c’est une
menace à la sécurité et à la paix, et
cela empêche la réalisation d’un
réel développement humain
intégral.[11]



Ne croyez pas que la situation
actuelle soit sans précédent. Peut-
être se manifeste-t-elle aujourd’hui
plus largement et avec de nouvelles
nuances parce que la communication
est plus facile et plus rapide, bien que
l’opinion publique n’attribue pas
toujours à l’intolérance religieuse
l’importance qu’elle mérite. Mais il
n’y a rien de nouveau, comme Jésus
lui-même l’a dit : Si le monde vous
hait, sachez que moi, il m’a pris en
haine avant vous […]. Le serviteur
n’est pas plus grand que son maître.
S’ils m’ont persécuté, vous aussi, ils
vous persécuteront. S’ils ont gardé ma
doctrine, ils garderont aussi la vôtre.
[12]

Cela avait été annoncé dans l’Ancien
Testament. Écoutons de nouveau
saint Josémaria : Souvenez-vous du
psaume 2 : Pourquoi ces nations en
tumulte, ce vain grondement des
peuples ? Les rois de la terre se
lèvent, les princes conspirent



contre Yahvé et son Oint. (Ps 2, 1–
2) Vous voyez, il n’y a rien de
nouveau. Ils s’opposaient au
Christ avant qu’il ne naisse ; ils
s’opposaient à lui alors que ses
pieds foulaient pacifiquement les
sentiers de Palestine. Et
maintenant encore ils le
persécutent en attaquant les
membres de son Corps, mystique
et royal. Pourquoi tant de haine,
pourquoi un tel acharnement
contre la simplicité candide,
pourquoi partout cet écrasement
de la liberté de chaque
conscience ?[13] Une question
formulée par d’innombrables
personnes au cours des siècles. La
réponse nous est proposée par les
Saintes Écritures, en particulier le
livre de l’Apocalypse, qui, au moyen
d’images et de symboles, décrit les
luttes de l’Église au cours de
l’Histoire, jusqu’à ce que Jésus-Christ
vienne dans sa gloire pour prendre



possession définitive de son
royaume.

Beaucoup s’acharnent à se
comporter de façon injuste ? ―
écrivait saint Josémaria ― C’est vrai,
mais le Seigneur insiste :
Demande, et je te donnerai les
nations pour héritage, pour
domaine les extrémités de la
terre ; tu les briseras avec un
sceptre de fer, comme vases de
potier tu les fracasseras. (Ps 2, 8–9)
Ce ne sont pas des promesses sans
importance : elles viennent de
Dieu. Nous ne pouvons donc pas
les passer sous silence. Ce n’est
pas pour rien que le Christ est le
Rédempteur du monde, et qu’il
règne en souverain à la droite du
Père.[14] C’est à la prière qu’exhorte
d’abord le pape dans son message : 
J’invite les catholiques à prier pour
leurs frères dans la foi qui
souffrent violence et intolérance,
et à leur manifester leur solidarité.



[15] Tournons-nous vers le Seigneur,
chaque jour, avec foi et confiance,
dans une demande sincère pour tous
ceux qui sont persécutés, de façon
larvée ou à découvert, en raison de
leurs convictions religieuses. Je vous
invite à le faire, en me servant des
paroles du Seigneur qui étaient
souvent sur les lèvres de notre Père,
et que dans l’Œuvre nous récitons
chaque jour : Ut omnes unum sint !
[16]; que tous soient un, dans l’amour
de Dieu et le respect de ceux qui sont
à l’image de Dieu. C’est ainsi que
nous participerons à la construction
d’un monde où tous soient libres
de professer leur religion ou leur
foi, et de vivre leur amour pour
Dieu de tout leur cœur, de toute
leur âme et de tout leur esprit (cf.
Mt 22, 37).[17]

Pour que cette soif de fraternité
universelle n’en reste pas à un
simple désir, faisons preuve de
délicatesse et de la plus grande



compréhension envers les autres
catholiques, envers chacun d’entre
eux, en aimant tous les chemins qui,
dans l’Église, conduisent à Dieu.
Souvenons-nous du passage de
l’Évangile qui raconte l’intolérance
de certains apôtres de Jésus ―
l’Esprit Saint n’était pas encore
descendu sur eux ― devant les
actions de ceux qui n’étaient pas au
nombre des disciples : « Maître, nous
avons vu quelqu’un chasser des
esprits mauvais en ton nom ; nous
avons voulu l’en empêcher, car il n’est
pas de ceux qui nous suivent. » Jésus
répondit : « Ne l’empêchez pas, car
celui qui fait un miracle en mon nom
ne peut pas, aussitôt après, mal parler
de moi ; celui qui n’est pas contre nous
est pour nous. »[18] Notre Père
commentait ainsi ce passage : Mes
enfants, ne mettez jamais aucun
obstacle à l’œuvre apostolique de
ceux qui travaillent pour Jésus-
Christ […]. Personne ne nous
dérange. Nous sommes très



heureux que tous travaillent : le
monde des âmes est une immense
mer ! Aimez le travail des autres !
Personne ne nous dérange.[19]

À l’heure actuelle, comme toujours, il
est fondamental d’apprendre à tous,
en particulier aux jeunes
générations, à se comporter de cette
façon. Par exemple, quel grand
travail peut réaliser un père ou une
mère avec ses enfants à la maison,
par l’exemple et l’enseignement
opportun ! Tout comme un
professeur qui agit à l’école avec un
sens chrétien. Et un ami avec ses
amis, dans cet apostolat d’amitié et
de confidence que saint Josémaria
nous encourageait à vivre. C’est un
moyen extrêmement efficace d’agir,
de bannir le fondamentalisme
religieux et le laïcisme, qui sont,
comme le signale le Pape, des
formes spectaculaires et extrêmes
du refus du légitime pluralisme et
du principe de laïcité.[20] Par une



action constante et capillaire, même
minime en apparence, on produit le
phénomène de la pierre qui tombe
dans le lac et qui crée des cercles de
plus en plus larges, qui vont en
s’éloignant[21]. Rejettes-tu les
commérages, malheureusement si
fréquents ? T’exerces-tu à la
compréhension et, si besoin est, sais-
tu faire la correction fraternelle ?
Respectes-tu sans l’entraver le
caractère des autres ?

En outre, dans l’exercice de sa liberté
civile légitime, chacun essaiera
d’influencer les coutumes sociales et
les lois avec les moyens honnêtes
dont il dispose. Il invitera à s’engager
dans cette tâche de compréhension
ceux qui, sans avoir forcément la foi,
sont des personnes de bonne volonté.
La liberté religieuse n’est pas le
patrimoine exclusif des croyants,
mais de la famille tout entière des
peuples de la terre. C’est l’élément
incontournable d’un État de droit ;



on ne peut pas la nier sans porter
atteinte en même temps à tous les
droits et aux libertés
fondamentales, puisqu’elle en est
la synthèse et le sommet.[22]

Nous approchons d’un autre
anniversaire de la naissance de notre
Père. Nous pouvons lui faire le 
cadeau d’être très fidèles à ses
enseignements et de les diffuser,
pour que sa personne et ses écrits
soient de mieux en mieux connus.
Nous qui avons vécu avec lui et
l’avons fréquenté personnellement
pouvons attester de la véracité de ce
qu’il écrivait : Toute ma vie, j’ai
prêché la liberté personnelle unie
à la responsabilité individuelle. Je
l’ai cherchée et je la cherche,
partout sur la terre, comme
Diogène cherchait un homme. Et je
l’aime chaque jour davantage,
plus que toute autre chose ici-bas,
car c’est un trésor que nous
n’apprécierons jamais assez.[23]



Dans la vie et les enseignements de
ce prêtre amoureux de Dieu ― et
donc de la liberté ― nous trouverons
des points de contact avec les
attentes de tant d’amis et de
collègues qui cherchent le bien et le
bonheur, et ne les trouvent pas,
parce que personne ne leur a dit où
ils sont.

Avant de conclure, je tiens à partager
avec vous ma joie d’être allé à
Bucarest, en Roumanie, avant Noël.
Les personnes de l’Œuvre qui
habitent là sont joyeuses malgré le
manque d’espace et de confort,
comme notre Père nous a appris à
vivre en s’appuyant sur la doctrine
de saint Thomas d’Aquin. Et cette
réalité produit beaucoup de fruits
dans les âmes. Je n’y suis resté que
deux jours, très intenses, au cours
desquels j’ai pu toucher du doigt, une
fois de plus, comment l’esprit de
l’Opus Dei s’enracine dans des lieux
de culture et de traditions les plus



divers. Aidez-moi à remercier Dieu et
continuez de prier pour l’Église et le
Pape, bien unis à toutes mes
intentions, qui sont nombreuses !

Avec toute mon affection, je vous
bénis et vous souhaite une année
2011 pleine de fruits spirituels.

Votre Père

+ Xavier

Rome, le 1er janvier 2011

[1]Ps 95 [96] 1–3.

[2]Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 183.

[3]Concile Vatican II, Constitution
pastorale Gaudium et spes, no 22.

[4]Ga 5, 13 et 1.

[5]Jn 8, 32.



[6]Saint Josémaria, Amis de Dieu, no
26.

[7]Benoît XVI, Message pour la
Journée mondiale de la Paix de 2011,
8 décembre 2010, no 3.

[8]Saint Josémaria, Entretiens, no 44.

[9]Benoît XVI, Message pour la
Journée mondiale de la Paix de 2011,
8 décembre 2010, no 1.

[10]Ibid. [11]Ibid. [12]Jn 15, 18–20.

[13]Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 185.

[14]Ibid., no 186.

[15]Benoît XVI, Message pour la
Journée mondiale de la Paix de 2011,
8 décembre 2010, no 1.

[16]Jn 17, 21.



[17]Benoît XVI, Message pour la
Journée mondiale de la Paix de 2011,
8 décembre 2010, no 1.

[18]Mc 9, 38–40.

[19]Saint Josémaria, Notes d’une
méditation, 16 avril 1954.

[20]Benoît XVI, Message pour la
Journée mondiale de la Paix de 2011,
8 décembre 2010, no 8.

[21]Cf. Saint Josémaria, Chemin, no
831.

[22]Benoît XVI, Message pour la
Journée mondiale de la Paix de 2011,
8 décembre 2010, no 5.

[23]Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 184.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-prelat-janvier-2011/


opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-
prelat-janvier-2011/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-prelat-janvier-2011/
https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-prelat-janvier-2011/

	Lettre du prélat (janvier 2011)

