
opusdei.org

Lettre du prélat
(décembre 2008)

La venue du Seigneur à Noël est
une bonne occasion pour
manifester notre désir "d'unir
le divin et l'humain dans notre
existence ordinaire". Le prélat
de l'Opus Dei nous invite à le
faire avec simplicité, espérance
et sens des responsabilités.

15/12/2008

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !



Dans l’Œuvre, l’année mariale vient
de s’achever : ainsi, par l’intercession
de la très Sainte Vierge, nous avons
voulu rendre grâce à Dieu pour les
vingt-cinq ans de l’érection de l’Opus
Dei en Prélature personnelle. Par la
bonté du Seigneur, puissions-nous
être tous devenus plus affectueux
envers notre Mère, et avoir plus de
dévotion pour Elle, ce qui suppose
nécessairement une relation plus
intime et personnelle, plus
amoureuse avec son Fils Jésus.

Nous nous préparons maintenant à
la solennité de l’Immaculée
Conception : pour nous, c’est une
nouvelle occasion d’affermir encore
davantage au fond de notre âme
cette piété mariale qui caractérise les
catholiques ; c’est aussi un aspect très
important de l’héritage spirituel
laissé par notre fondateur. Nous
savons que saint Josémaria ne
voulait jamais être l’exemple de quoi
que ce soit : le seul Modèle, c’est



Jésus-Christ nous répétait-il.
Cependant, il n’hésitait pas à
affirmer : s’il y a une chose dans
laquelle je veux que vous m’imitiez
c’est dans mon amour de la Sainte
Vierge, tant elle était grande, son
affection filiale envers notre Mère !
En ces jours qui préparent la grande
fête du 8 décembre, prions pour que
son intercession opère en chacun de
nous une croissance continue dans la
dévotion mariale et le zèle
apostolique. Et que, poussées par
nous vers une conversation plus
confiante avec la Sainte Vierge,
d’autres personnes s’engagent sur
des chemins de vie intérieure ou
progressent sur cette voie.

Hier, l’Avent a commencé. C’est un
temps liturgique bien propre à
développer l’espérance théologale.
Cette vertu nous pousse à désirer de
toutes nos forces le bonheur éternel
que le Seigneur a promis à ceux qui
accomplissent sa volonté. Comme l’a



écrit le Saint Père, il y a juste un an,
nous avons besoin d’espérances —
petites ou grandes — qui, chaque
jour, nous gardent dans le bon
chemin. Mais sans la grande
espérance qui doit dépasser tout le
reste, elles ne suffisent pas. Cette
grande espérance ne peut être que
Dieu seul, qui embrasse l’univers et
qui peut nous proposer et nous
donner ce que, seuls, nous ne
pouvons atteindre.

Commençons donc ce temps
liturgique en réaffirmant notre désir
de parvenir au Ciel. Des choses d’ici-
bas, ne faisons pas notre fin : tous les
objectifs que nous pourrons
atteindre doivent nous aider à
avancer sur le chemin qui nous
conduit vers le ciel. Notre vie n’a
qu’une seule fin ultime : posséder
Dieu, jouir de Dieu pour toute
l’éternité. En lui se trouve le but
définitif auquel nous devons aspirer
jour après jour. Pour y parvenir, ne



gardons rien pour nous, mettons
absolument tout au service du
Royaume de Dieu.

Le Catéchisme de l’Église Catholique
résume le sens de ces semaines : « En
célébrant chaque année laliturgie de
l’Avent, l’Église actualise cette attente
du Messie : en communiant à la
longue préparation de la première
venue du Sauveur, les fidèles
renouvellent l’ardent désir de son
second avènement ». Ce temps nous
prépare à Noël ; il nous permet
d’espérer toujours plus la venue de
notre Rédempteur qui aura lieu à la
fin des temps ; il viendra pour juger
les vivants et les morts et instaurer
définitivement son Royaume, en
sorte que Dieu soit tout en tous.

Jusqu’au 16 décembre, la première
partie de l’Avent considère
essentiellement la dernière venue du
Seigneur. Les dimanches en
particulier, la liturgie de la Messe



nous présente des passages de
l’Ancien et du Nouveau Testament
qui nous préparent à cette rencontre.
À partir du 17 décembre, les lectures
changent de contenu : elles nous
préparent de façon immédiate à
Noël, à la venue spirituelle de Jésus-
Christ. Ce sont là deux aspects
intimement unis, qui peuvent très
bien seconder notre prière au long
du mois de décembre. Dès ici, sur
terre, désirons-nous être avec Dieu,
et comment ? Recherchons-nous son
visage à travers tout ce qui nous
arrive ? Il est venu et il reviendra
pour tous : cette certitude nous aide-
t-elle à ne jamais perdre la paix ?

En considérant les fins dernières —
les dernières choses qui doivent se
passer à la fin des temps, et
auparavant, pour chacun d’entre
nous, au jour de notre mort —
n’ayons ni crainte ni inquiétude.
Sinon, ce serait bien éloigné de
l’intention de l’Église quand elle nous



propose ces vérités. Il s’agit plutôt
d’un appel à la responsabilité de
chacun : décidons-nous à travailler
avec plus de constance à l’œuvre de
notre sanctification personnelle et à
l’apostolat.

Voici quelques semaines, Benoît XVI
reprenait la doctrine de saint Paul
sur les fins dernières et invitait les
chrétiens à méditer sur trois grandes
certitudes de notre foi qui y sont
attachées. La première est que Jésus
est ressuscité, qu’Il est avec le Père ;
pour cette raison, Il est avec nous
pour toujours. Or, personne n’est
plus fort que le Christ […]. C’est
pourquoi nous nous sentons sûrs et
nous ne craignons rien.

Pourquoi craindre Dieu notre Père si,
de tant de manières et de façon si
évidente, Il nous a montré son amour
au point d’envoyer son Fils dans le
monde pour le sauver ? La foi dans le
Christ ressuscité constitue le meilleur



antidote à toutes les craintes. Il en fut
ainsi dès les débuts de la prédication
évangélique, qui s’effectuait dans un
monde que dominait la crainte du
destin. Que cela se renouvelle
aujourd’hui encore, quand tant de
personnes sont pleines
d’appréhension face à l’avenir ; ou
quand elles agissent de façon
irresponsable, comme si tout devait
se terminer ici-bas. Le Seigneur est
ma lumière et mon salut, de qui
aurais-je crainte ? (Ps 26,1) se
demandait saint Josémaria en
reprenant les paroles du Psaume. Et
il répondait : ne craignons personne !
quand nous parlons ainsi à saint
Josémaria du Ciel, nous montrons
que nous n’avons peur de rien ni de
personne. Aussi, ajoutait-il, un enfant
de Dieu n’a peur ni de la vie, ni de la
mort, parce que le sens de la filiation
divine est le fondement de sa vie
spirituelle. Dieu est mon Père, pense-
t-il. C’est lui l’Auteur de tout bien, Il
est la Bonté même.



En second lieu, le Pape approfondit
les raisons de l’optimisme chrétien :
c’est la certitude que le Christ est
avec moi, que le monde à venir a
déjà commencé en Lui : voilà qui fait
aussi de l’espérance une certitude.
L’avenir n’est pas l’obscurité dans
laquelle personne ne parvient à
s’orienter. Il n’en est pas ainsi. Pour
celui qui croit dans le Christ, pour
celui qui vit du Christ, l’avenir se
révèle toujours lumineux, c’est un
chemin sûr car le Bon Pasteur, Jésus-
Christ ressuscité nous a ouvert le
sentier de la vie éternelle, Il marche
avec nous, Il nous protège, nous
encourage avec l’affection d’une
mère et d’un père. Chacun peut
véritablement s’appliquer à lui-
même les paroles inspirées : le
Seigneur est mon berger, je ne
manque de rien. Sur des près
d’herbes fraîches Il me fait reposer ;
Il me conduit vers des eaux
tranquilles ; Il y refait mon âme. Il
me guide sur le droit chemin pour



l’amour de son Nom. Passerais-je un
ravin de ténèbres, je ne crains aucun
mal ; près de moi, Ton bâton, Ta
houlette sont là qui me consolent.

La troisième certitude qui soutient
les chrétiens c’est que, Juge et
Sauveur à la fois, le Juge qui revient
nous a confié la tâche de vivre dans
ce monde selon son mode de vie. Il
nous a remis ses talents. Donc – et
c’est une troisième attitude – soyons
responsables face au monde, face à
nos frères, devant le Christ et, en
même temps, soyons sûrs de sa
miséricorde. Les deux choses sont
importantes.

Ce sens des responsabilités répond à
l’avertissement du Seigneur : 
negotiamini, dum venio, faites-les
valoir jusqu’à mon retour. Ces
paroles, saint Josémaria les a souvent
méditées, avec la certitude que Dieu
nous accompagne toujours. Donc,
que nous nous sentions responsables



de l’héritage qu’il nous a confié ! Il
est nécessaire de bien profiter de son
temps pour mériter, avec la grâce
divine, de parvenir un jour au
bonheur éternel. Et savourons ces
autres paroles de saint Josémaria :
comme il est dommage de ne vivre
que pour tuer son temps, ce trésor de
Dieu ! Rien ne saurait excuser un tel
comportement […]. Triste chose que
de ne pas tirer parti, par un
rendement véritable, de toutes les
capacités, petites ou grandes, que
Dieu accorde à l’homme : qu’on se
mette à servir les âmes et la société !

Lorsque, par égoïsme, le chrétien se
retire, se cache, se désintéresse des
autres, en un mot lorsqu’il tue son
temps, il risque fort de tuer son Ciel.
Celui qui aime Dieu ne se borne pas
seulement à mettre tout ce qu’il
possède, tout ce qu’il est, au service
du Christ : il se donne lui-même.



Éclairés par ces invitations,
interrogeons-nous : est-ce que je
ressens la responsabilité de faire
fructifier les talents que j’ai reçus ?
mes qualités, les tâches qui
m’occupent, les occasions de faire le
bien qui se présentent tout au long
de mes journées, est-ce tout cela
contribue à instaurer le Royaume du
Christ dans mon âme et autour de
moi ? Par mon exemple, par ma
parole, est-ce que j’aide les autres à
se comporter de même ? Est-ce que je
fais tout ce qui est en mon pouvoir
pour que dans la législation civile
comme dans l’organisation de la
société, la Loi de Dieu soit respectée ?

Comme je vous le rappelais au début,
la deuxième partie de l’Avent veut
nous préparer de façon immédiate à
Noël. Ces jours-là, suivant le conseil
de saint Josémaria, accompagnons la
Sainte Vierge et Saint Joseph sur la
route de Bethléem. Dans les
moments de prière personnelle, au



long de la journée, restons tout près
d’eux, avec le désir de leur rendre
service ; réparons pour ceux qui,
alors comme aujourd’hui, n’ont pas
su accueillir le Fils de Dieu lorsqu’il
est venu sur la Terre. Ce n’est pas un
simple exercice d’imagination, c’est
une façon concrète d’exercer notre
foi dans le mystère de l’Incarnation.

Pour nous, Noël est une école
extraordinaire. Profitons des leçons
que nous donne Jésus. Comme nous
le rappelait saint Josémaria,
considérons que, vraiment, tout est
naturel dans sa naissance : comme
tous les hommes, de la façon la plus
naturelle qui soit, Il a commencé par
rester neuf mois dans le sein de sa
mère. Le Seigneur savait trop bien
que l’humanité avait un immense
besoin de Lui. Il aspirait donc à venir
sur la terre pour sauver les âmes,
mais Il n’a pas précipité les choses. Il
vint à son heure, et comme viennent
au monde les autres hommes.



Nous pouvons aussi considérer la
simplicité du Seigneur : Il vient sans
ostentation, inconnu de tous. Sur
terre, seuls Marie et Joseph
participent à l’aventure divine ; puis
ces bergers que préviennent les
anges ; et plus tard, ces sages
d’Orient. Ainsi se réalise l’événement
transcendant où le ciel et la terre,
Dieu et l’homme se réunissent.

En cela, soyons décidés à imiter le
Maître. Dans notre existence
ordinaire, unissons nous aussi ce qui
est humain et ce qui est divin, c’est
possible. Efforçons-nous simplement
de placer Dieu au centre de nos
activités, d’accomplir nos devoirs
pour lui rendre gloire ; de corriger
ceux de nos motifs d’agir qui
constitueraient un obstacle. Pendant
ces jours qui précèdent Noël,
n’oublions pas que Marie et Joseph
frappent toujours à la porte de nos
âmes comme ils l’ont fait jadis aux
maisons de Bethléem. Je ne m’écarte



pas de la vérité la plus rigoureuse,
assurait saint Josémaria, si je vous
dis que, maintenant, Jésus cherche
toujours une place dans notre cœur.
Qu’Il nous pardonne notre
aveuglement, notre ingratitude !
Demandons-Lui la grâce de ne jamais
plus Lui fermer notre âme.

Dans les semaines à venir, la liturgie
se fait l’écho de la voix de Jésus, elle
nous recommande la vigilance :
veillez donc, car vous ne savez pas
quel jour votre Maître va venir. C’est
ce que le Pape rappelle à tous les
chrétiens : Jésus, qui vient à nous à
Noël et qui reviendra glorieux à la
fin des temps, ne se fatigue pas de
venir vers nous continuellement à
travers les évènements de chaque
jour. Il nous demande d’être
attentifs : percevons sa présence, son
avènement ; il nous avertit pour que
nous l’attendions pleins de vigilance
[…]. Préparons-nous à revivre avec
foi, le mystère de la naissance du



Rédempteur, qui a rempli de joie
l’univers.

La semaine dernière, j’ai eu
l’occasion de passer quelques jours à
Pampelune, pour tenir compagnie à
vos sœurs et à vos frères après la
situation exceptionnelle qui a été la
leur. Une fois encore, j’ai pu
constater la réalité de l’esprit que
saint Josémaria nous a transmis à
toutes et à tous, et aussi chez ceux
qui travaillent à l’Université de
Navarre. Quelques semaines après
l’attentat, devant l’attitude
profondément chrétienne des
hommes et des femmes qui
travaillent là-bas, j’ai rendu grâce à
Dieu, j’y ai été poussé : oui, on peut
toucher du doigt cette semence de
paix et de joie qu’est l’Opus Dei.

Je renouvelle ma demande : priez
pour mes intentions ; en premier lieu
pour le Pape et ses collaborateurs qui
gouvernent l’Église avec lui ; pour les



évêques et pour les prêtres, pour
tous les membres du peuple de Dieu.
Et pour qu’il n’y ait pas de trêve dans
le travail apostolique personnel de
chacune et de chacun. Avec le Christ,
aidés de la Sainte Vierge et de saint
Joseph, faisons-nous tout à tous.

Ce mois-ci verra beaucoup
d’anniversaires de l’histoire de
l’Œuvre. Je ne peux les commenter
ici, ce serait interminable. En
revanche, je vous le demande,
aimons davantage cette histoire des
miséricordes de Dieu, car le Seigneur
les a voulues pour chacun, pour
chacune d’entre nous. Que ce ne soit
pas un simple souvenir : non, nous
devons en vivre.

Avec toute mon affection, je vous
bénis

Votre Père,

+Xavier



Rome, le 1er décembre 2008

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-
prelat-decembre-2008/ (18/12/2025)

https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-prelat-decembre-2008/
https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-prelat-decembre-2008/
https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-prelat-decembre-2008/

	Lettre du prélat (décembre 2008)

