
opusdei.org

Lettre du Pape
François sur le rôle
de la littérature dans
la formation

Le pape François a publié une
lettre dans laquelle il souligne
la valeur de la lecture comme
source de connaissance pour la
formation humaine et
spirituelle. Il y parle du bien
qu'elle peut faire face à d'autres
distractions, comme les écrans
ou autres, qui ne cultivent pas
l'âme.

01/09/2024



1. J’avais initialement écrit un titre se
référant à la formation sacerdotale,
mais j’ai ensuite pensé que, de la
même manière, ces choses peuvent
être dites à propos de la formation de
tous les agents pastoraux, comme de
n’importe quel chrétien. Je veux
parler de l’importance de la lecture
de romans et de poèmes dans le
parcours de maturation personnelle.

2. Souvent, dans l’ennui des
vacances, dans la chaleur et la
solitude de certains quartiers déserts,
trouver un bon livre à lire devient
une oasis qui nous éloigne d’autres
choix qui ne nous feraient pas du
bien. Il y a aussi les moments de
fatigue, de colère, de déception,
d’échec, et lorsque nous ne
parvenons pas, même dans la prière,
à trouver la tranquillité de l’âme, un
bon livre nous aide à traverser la
tempête jusqu’à ce que nous
retrouvions un peu de sérénité. Et
peut-être cette lecture nous ouvre-t-



elle de nouveaux espaces intérieurs
qui nous aident à ne pas nous
enfermer dans les idées
obsessionnelles qui nous tiennent
inexorablement. Avant que les
médias, les réseaux sociaux, les
téléphones portables et autres
dispositifs deviennent omniprésents,
cette expérience était fréquente, et
ceux qui l’ont connue savent de quoi
je parle. Il ne s’agit pas d’une chose
dépassée.

3. Contrairement aux médias
audiovisuels où le produit est plus
complet et où la marge et le temps
pour “enrichir” le récit et
l’interpréter sont généralement
réduits, le lecteur est beaucoup plus
actif dans la lecture d’un livre. Il
réécrit en quelque sorte l’œuvre,
l’amplifie avec son imagination, crée
un monde, utilise ses capacités, sa
mémoire, ses rêves, sa propre
histoire pleine de drames et de
symboles. Et ce qui en ressort est une



œuvre bien différente de celle que
l’auteur voulait écrire. Une œuvre
littéraire est donc un texte vivant et
toujours fécond, capable de parler à
nouveau de multiples façons et de
produire une synthèse originale avec
chaque lecteur qu’elle rencontre.
Dans la lecture, le lecteur s’enrichit
de ce qu’il reçoit de l’auteur, mais
cela lui permet en même temps de
faire fleurir la richesse de sa propre
personne, de sorte que chaque
nouvelle œuvre qu’il lit renouvelle et
élargit son univers personnel

4. Cela m’amène à apprécier très
positivement le fait que, au moins
dans certains séminaires, l’on
dépasse l’obsession des écrans -et des
fausses nouvelles empoisonnées,
superficielles et violentes - pour
consacrer du temps à la littérature, à
des moments de lecture sereine et
gratuite, et à parler de ces livres,
nouveaux ou anciens, qui continuent
de nous dire tant de choses. Mais,



d’une manière générale, il faut
constater avec regret que, dans la
formation de ceux qui sont destinés
au ministère ordonné, l’attention à la
littérature ne trouve pas
actuellement une place adéquate.
Celle-ci est en fait souvent considérée
comme une forme de divertissement,
c’est-à-dire une expression mineure
de la culture qui n’appartiendrait pas
au chemin de préparation, et donc à
l’expérience pastorale concrète, des
futurs prêtres. À quelques exceptions
près, l’attention portée à la
littérature n’est pas considérée
comme essentielle. Je voudrais
affirmer que cette approche n’est pas
bonne. Elle est à l’origine d’une
forme grave d’appauvrissement
intellectuel et spirituel des futurs
prêtres qui sont ainsi privés d’un
accès privilégié, par la littérature, au
cœur de la culture humaine et plus
précisément au cœur de l’être
humain.



5. Par cette lettre, je souhaite
proposer un changement radical de
démarche concernant la grande
attention qui doit être portée à la
littérature dans le cadre de la
formation des candidats au
sacerdoce. À cet égard, je trouve très
pertinent ce que dit un théologien :

« La littérature [...] jaillit de la
personne dans ce qu’elle a de plus
irréductible, dans son mystère [...].
Elle est la vie qui prend conscience
d’elle-même lorsqu’elle atteint la
plénitude de l’expression, en faisant
appel à toutes les ressources du
langage ». [1]

6. La littérature a donc à voir, d’une
manière ou d’une autre, avec ce que
chacun désire de la vie, puisqu’elle
entre en relation intime avec son
existence concrète, avec ses tensions
essentielles, ses désirs et ses
significations.

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn1


7. J’ai appris cela jeune avec mes
étudiants. Entre 1964 et 1965, à 28
ans, j’ai été professeur de littérature
à Santa Fe dans une école de jésuites.
J’enseignais les deux dernières
années du lycée et je devais veiller à
ce que mes élèves étudient Le Cid.
Mais les jeunes n’aimaient pas ça. Ils
demandaient à lire García Lorca. J’ai
donc décidé qu’ils étudieraient Le Cid
à la maison et que, pendant les cours,
je traiterais d’auteurs que les jeunes
préféraient. Bien sûr, ils voulaient
lire des œuvres littéraires
contemporaines. Mais, au fur et à
mesure qu’ils lisaient les choses qui
les attiraient sur le moment, ils
acquéraient un goût plus général
pour la littérature, pour la poésie, et
passaient ensuite à d’autres auteurs.
En fin de compte, le cœur cherche
davantage, et chacun trouve sa voie
dans la littérature. [2] J’aime, par
exemple, les artistes tragiques parce
que nous pouvons tous ressentir
leurs œuvres comme nôtres, comme

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn2


expression de nos drames. En
pleurant sur le sort des personnages,
nous pleurons en réalité sur nous-
mêmes et sur notre vide, sur nos
défauts, sur notre solitude. Bien sûr,
je ne vous demande pas de faire les
mêmes lectures que moi. Chacun
trouvera des livres qui parlent à sa
propre vie et qui deviendront de
véritables compagnons de route. Il
n’y a rien de plus contre-productif
que de lire par obligation, de faire un
effort considérable juste parce que
d’autres ont dit que c’est essentiel.
Non, nous devons choisir nos
lectures avec ouverture, surprise,
souplesse, en nous laissant conseiller,
mais aussi avec sincérité, en essayant
de trouver ce dont nous avons besoin
à chaque moment de notre vie.

Foi et culture

8. De plus, pour un croyant qui veut
sincèrement entrer en dialogue avec
la culture de son temps, ou



simplement avec la vie des
personnes concrètes, la littérature
devient indispensable. À bon droit, le
Concile Vatican II affirme que « la
littérature et les arts [...] s’efforcent 
d’exprimer la nature propre de
l’homme » et « de mettre en lumière
les misères et les joies, les besoins et
les énergies ». [3] En vérité, la
littérature s’inspire de la
quotidienneté de la vie, de ses
passions et de la réalité des
événements tels que « l’action, le
travail, l’amour, la mort et toutes les
pauvres choses qui remplissent la vie
». [4]

9. Comment pouvons-nous atteindre
le cœur des cultures anciennes et
nouvelles si nous ignorons, rejetons
et/ou réduisons au silence les
symboles, messages, créations et
récits avec lesquels ils ont saisi, et
voulu dévoiler et évoquer, leurs
entreprises et idéaux les plus beaux,
ainsi que leurs violences, leurs peurs

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn4


et leurs passions les plus profondes?
Comment pouvons-nous parler au
cœur des hommes si nous ignorons,
reléguons et ne valorisons pas “ces
mots” avec lesquels ils ont voulu
manifester et, pourquoi pas révéler,
le drame de leur vie et de leurs
sentiments à travers des romans et
des poèmes ?

10. La mission de l’Église a su
déployer toute sa beauté, sa
fraîcheur et sa nouveauté dans la
rencontre avec les différentes
cultures - souvent grâce à la
littérature - dans lesquelles elle s’est
enracinée, sans avoir peur de
s’impliquer et d’en extraire le
meilleur de ce qu’elle a trouvé. C’est
une attitude qui l’a libérée de la
tentation d’un solipsisme
assourdissant et fondamentaliste qui
consiste à croire qu’une certaine
grammaire historico-culturelle a la
capacité d’exprimer toute la richesse
et la profondeur de l’Évangile. [5]

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn5


Beaucoup de prophéties de malheur
qui tentent de semer le désespoir
aujourd’hui s’enracinent
précisément dans cet aspect. Le
contact avec des styles littéraires et
grammaticaux divers permettra
toujours d’approfondir la polyphonie
de la Révélation sans l’appauvrir ou
la réduire à des conditions
historiques ou à des structures
mentales.

11. Ce n’est donc pas un hasard si le
christianisme des origines, par
exemple, avait bien perçu la
nécessité d’une confrontation étroite
avec la culture classique de l’époque.
Un Père de l’Église d’Orient comme
Basile de Césarée, dans son Discours
aux jeunescomposé entre 370 et 375,
probablement adressé à ses neveux,
exaltait la valeur de la littérature
classique - produite par les éxothen
(“ceux de l’extérieur”), comme il
appelait les auteurs païens - tant en
raison de son argumentation, c’est-à-



dire les lógoi(“discours”) à utiliser en
théologie et en exégèse, qu’en raison
de son témoignage de la vie, c’est-à-
dire les práxeis (“les actes, les
comportements”) à prendre en
compte dans l’ascèse et la morale. Et
il concluait en exhortant les jeunes
chrétiens à considérer les classiques
comme un ephódion (“viatique”)
pour leur instruction et leur
formation, en en tirant un « profit
pour l’âme » (IV, 8-9). Et c’est
précisément de cette rencontre de
l’événement chrétien avec la culture
de l’époque qu’est née une
réélaboration originale de l’annonce
de l’Évangile.

12. Grâce au discernement
évangélique de la culture, il est
possible de reconnaître la présence
de l’Esprit dans la réalité humaine
diversifiée, c’est-à-dire de saisir la
semence déjà enfouie de la présence
de l’Esprit dans les événements, dans
les sensibilités, dans les désirs, dans



les tensions profondes des cœurs et
des contextes sociaux, culturels et
spirituels. Nous pouvons, par
exemple, reconnaître dans les Actes
des Apôtres, lors de Paul à l’Aréopage
(cf. Ac 17, 16-34), une approche de ce
genre. Paul, parlant de Dieu,
affirme : « C’est en lui que nous
vivons, que nous nous mouvons, que
nous existons, comme l’ont dit aussi
certains de vos poètes : “Car nous
sommes de sa descendance” ( Ac 17,
28). Il y a deux citations dans ce
verset : une indirecte dans la
première partie où est cité le poète
Epiménide (6 ème siècle avant J.-C.), et
une directe où est cité les 
Phénomènes du poète Aratus de Silo
(3 ème siècle avant J.-C.) qui chante les
constellations et les signes du beau et
du mauvais temps. « Paul se révèle
ici “lecteur” de poésie, et dévoile sa
façon d’aborder le texte littéraire qui
ne peut que faire réfléchir sur le
discernement évangélique de la
culture. Il est traité par les Athéniens



de spermologos, c’est-à-dire de
“corbeau, bavard, charlatan” mais,
littéralement, de “récolteur de
semences”. Ce qui était certainement
une insulte devient paradoxalement
une vérité profonde. Paul recueille
les semences de la poésie païenne et,
sortant d’une attitude antérieure de
profonde indignation (cf. Ac 17, 16), il
va jusqu’à reconnaître les Athéniens
comme étant “très religieux” et voit
dans ces pages de leur littérature
classique une véritable preparatio
evangelica ». [6]

13. Qu’a fait Paul ? Il a compris que
la littérature « découvre les abîmes
qui habitent l’homme, tandis que la
révélation, puis la théologie, s’en
emparent pour montrer comment le
Christ vient les traverser et les
illuminer ». [7] La littérature est donc
une « voie d’accès », [8] vers ces
abîmes, qui aide le pasteur à entrer
dans un dialogue fructueux avec la
culture de son temps.

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn8


Jamais de Christ sans chair

14. Avant d’approfondir les raisons
spécifiques pour lesquelles
l’attention à la littérature doit être
encouragée dans le parcours de
formation des futurs prêtres,
permettez-moi de rappeler ici une
réflexion sur le contexte religieux
actuel : « Le retour au sacré et la
recherche spirituelle qui
caractérisent notre époque, sont des
phénomènes ambigus. Mais, plus que
l’athéisme, nous sommes aujourd’hui
face au défi de répondre
adéquatement à la soif de Dieu de
beaucoup de personnes, afin qu’elles
ne cherchent pas à l’assouvir dans
des propositions aliénantes ou avec
un Jésus Christ sans chair ». [9] La
tâche urgente de l’annonce de
l’Évangile à notre époque exige donc
des croyants, et des prêtres en
particulier, un engagement pour que
chacun puisse rencontrer un Jésus-
Christ fait chair, fait homme, fait

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn9


histoire. Nous devons tous veiller à
ne jamais perdre de vue la “chair” de
Jésus-Christ : cette chair faite de
passions, d’émotions, de sentiments,
de récits concrets, de mains qui
touchent et guérissent, de regards
qui libèrent et encouragent,
d’hospitalité, de pardon,
d’indignation, de courage,
d’intrépidité : en un mot, d’amour.

15. Et c’est précisément à ce niveau
qu’une fréquentation assidue de la
littérature peut rendre les futurs
prêtres et tous les agents pastoraux
encore plus sensibles à la pleine
humanité du Seigneur Jésus, dans
laquelle se répand pleinement sa
divinité, et annoncer l’Évangile de
manière à ce que tous, vraiment tous,
puissent expérimenter combien est
vrai ce que dit le Concile Vatican II : «
En réalité, le mystère de l’homme ne
s’éclaire vraiment que dans le
mystère du Verbe incarné ». [10] Il ne
s’agit pas du mystère d’une humanité

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn10


abstraite, mais du mystère de cet être
humain concret avec toutes les
blessures, les désirs, les souvenirs et
les espérances de sa vie.

Un grand bien

16. D’un point de vue pragmatique,
de nombreux scientifiques affirment
que l’habitude de lire produit de
nombreux effets positifs dans la vie
d’une personne : elle l’aide à
acquérir un vocabulaire plus large
et, par conséquent, à développer
divers aspects de son intelligence.
Elle stimule également l’imagination
et la créativité. En même temps, elle
lui permet d’apprendre à exprimer
ses récits d’une manière plus riche.
Elle améliore également sa capacité
de concentration, réduit ses niveaux
de déficience cognitive et calme le
stress et l’anxiété.

17. Mieux encore, elle prépare à
comprendre, et donc à faire face, aux
différentes situations qui peuvent se



présenter dans la vie. Dans la lecture,
nous nous immergeons dans les
personnages, les soucis, les drames,
les dangers, les peurs de personnes
qui ont fini par surmonter les défis
de la vie, ou bien il se peut que,
pendant la lecture, nous donnions
aux personnages des conseils qui
nous serviront plus tard.

18. Pour tenter d’encourager à
nouveau à la lecture, je cite
volontiers quelques textes d’auteurs
très connus, qui nous apprennent
beaucoup de choses en quelques
mots :

Les romans libèrent « en nous,
pendant une heure, tous les
bonheurs et tous les malheurs
possibles dont nous mettrions dans
la vie des années à connaître
quelques-uns, et dont les plus
intenses ne nous seraient jamais
révélés parce que la lenteur avec



laquelle ils se produisent nous en ôte
la perception ». [11]

« En lisant les grandes œuvres de la
littérature, je deviens des milliers
d’hommes et, en même temps, je
reste moi-même. Comme le ciel
nocturne de la poésie grecque, je vois
avec une myriade d’yeux, mais c’est
toujours moi qui vois. Ici, comme
dans la religion, l’amour, l’action
morale et le savoir, je me dépasse, et
pourtant, lorsque je me dépasse, je
suis plus moi-même que jamais ».
[12]

19. Cependant, mon intention n’est
pas de m’attarder uniquement sur ce
niveau d’utilité personnelle, mais de
réfléchir aux raisons les plus
décisives pour éveiller l’amour de la
lecture.

Écouter la voix de quelqu’un

20. Lorsque je pense à la littérature,
je me souviens de ce que le grand

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn12


écrivain argentin Jorge Luis Borges
[13] disait à ses étudiants : le plus
important est de lire, d’entrer en
contact direct avec la littérature, de
s’immerger dans le texte vivant qui se
trouve devant nous, plutôt que de
s’attacher aux idées et aux
commentaires critiques. Et Borges
expliquait cette idée à ses étudiants
en leur disant qu’au début ils ne
comprendraient peut-être pas grand-
chose à ce qu’ils liraient ; mais, en
tout cas, ils entendraient “la voix de
quelqu’un”. C’est une définition de la
littérature que j’aime beaucoup : 
écouter la voix de quelqu’un. Et
n’oublions pas combien il est
dangereux de ne plus écouter la voix
de l’autre qui nous interpelle ! On
tombe immédiatement dans l’auto-
isolement, on entre dans une sorte de
surdité “spirituelle” qui affecte aussi
négativement notre relation avec
nous-mêmes et notre relation avec
Dieu, quelque soit la théologie ou la

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn13


psychologie que nous avons pu
étudier.

21. En parcourant cette voie qui nous
rend sensibles au mystère des autres,
la littérature nous apprend à toucher
leur cœur. Comment ne pas rappeler
ici la parole courageuse que, le 7 mai
1964, saint Paul VI adressa aux
artistes et donc aussi aux grands
écrivains ? Il disait : « Nous avons
besoin de vous. Notre ministère a
besoin de votre collaboration. Car,
comme vous le savez, Notre
ministère consiste à prêcher et à
rendre accessible et compréhensible,
voire émouvant, le monde de l’esprit,
de l’invisible, de l’ineffable, de Dieu.
Et dans cette opération qui
transforme le monde invisible en
formules accessibles et intelligibles
vous êtes les maîtres ». [14] La tâche
des croyants, et des prêtres en
particulier, est précisément de
“toucher” le cœur de l’homme
contemporain pour qu’il s’émeuve et

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn14


s’ouvre face à l’annonce du Seigneur
Jésus, et, dans cet engagement, la
contribution que la littérature et la
poésie peuvent offrir est d’une
valeur inestimable.

22. T.S. Eliot, le poète à qui l’esprit
chrétien doit des œuvres littéraires
qui ont marqué le monde
contemporain, a décrit à juste titre la
crise religieuse moderne comme
celle d’une « incapacité émotionnelle
» [15] généralisée. À la lumière de
cette lecture de la réalité, le
problème de la foi aujourd’hui n’est
pas avant tout de croire plus ou
moins aux propositions doctrinales.
Il s’agit plutôt de l’incapacité de
nombre de personnes de s’émouvoir
devant Dieu, devant sa création,
devant les autres êtres humains. La
tâche est donc de guérir et d’enrichir
notre sensibilité. C’est pourquoi, à
mon retour du Voyage Apostolique
au Japon, lorsqu’on m’a demandé ce
que l’Occident avait à apprendre de

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn15


l’Orient, j’ai répondu : « Je crois qu’il
manque un peu de poésie à
l’Occident ». [16]

Une sorte de gymnase du
discernement

23. Que gagne donc le prêtre à ce
contact avec la littérature ? Pourquoi
est-il nécessaire de considérer et de
promouvoir la lecture de grands
romans comme une composante
importante de la paideia sacerdotale
? Pourquoi est-il important de
retrouver et de mettre en œuvre
dans la formation des candidats au
sacerdoce l’intuition, esquissée par le
théologien Karl Rahner, d’une
profonde affinité spirituelle entre le
prêtre et le poète ? [17]

24. Essayons de répondre à ces
questions en écoutant les
considérations du théologien
allemand. [18] Les paroles du poète,
écrit Rahner, sont « pleines de
nostalgie », elle sont « des portes qui

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn16
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn17
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn18


s’ouvrent sur l’infini, des portes qui
s’ouvrent largement sur l’immensité.
Elles évoquent l’ineffable, elles
tendent vers l’ineffable ». Cette
parole poétique « donne sur l’infini,
mais elle ne peut pas nous donner
cet infini, ni porter ou cacher en elle
Celui qui est l’Infini ». Cela, c’est le
propre de la Parole de Dieu, et -
poursuit Rahner - « la parole
poétique invoque la parole de Dieu ».
[19] Pour les chrétiens, la Parole est
Dieu, et toutes les paroles humaines,
portent la trace d’une nostalgie
intrinsèque de Dieu tendant vers
cette Parole. On peut dire que la
parole véritablement poétique
participe analogiquement à la Parole
de Dieu telle que la Lettre aux
Hébreux nous la présente de manière
bouleversante (cf. He 4, 12-13).

25. Et c’est ainsi que Karl Rahner
peut établir un beau parallèle entre
le prêtre et le poète : « Seule la parole
est intimement capable de libérer de

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn19


ce qui tient en captivité toutes les
réalités inexprimées : le mutisme de
leur tendance vers Dieu ». [20]

26. Ensuite, dans la littérature, ce
sont des questions de forme
d’expression et de sens qui sont en
jeu. Elle représente donc une sorte
de gymnase de discernement qui
aiguise les capacités sapientielles
d’examen intérieur et extérieur du
futur prêtre. Le lieu où s’ouvre cette
voie d’accès à sa propre vérité est
l’intériorité du lecteur directement
impliqué dans le processus de
lecture. Voici donc le déploiement du
scénario du discernement spirituel
personnel où se trouvent les
angoisses et même les crises. En
effet, nombreuses sont les pages
littéraires qui peuvent répondre à la
définition ignatienne de la
“désolation”.

27. « J’appelle désolation [...] les
obscurités de l’âme, trouble en elle,

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn20


motion vers les choses basses et
terrestres, absence de paix venant de
diverses agitations et tentations qui
poussent à un manque de confiance
sans espérance, sans amour, l’âme se
trouvant toute paresseuse, tiède,
triste et comme séparée de son
Créateur et Seigneur ». [21]

28. La douleur ou l’ennui que l’on
ressent en lisant certains textes ne
sont pas nécessairement des
sentiments mauvais ou inutiles.
Ignace de Loyola lui-même avait noté
que chez « ceux qui vont de mal en
pis », le bon esprit agit en
provoquant l’inquiétude, l’agitation,
l’insatisfaction. [22] C’est
l’application littérale de la première
règle ignatienne du discernement
des esprits, réservée à ceux qui «
vont de péché mortel en péché
mortel » et qui veut que, chez ces
personnes, le bon esprit « les
aiguillonne et morde leur conscience
par le sens moral - la syndérèse - de

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn21
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn22


la raison » [23] pour les amener au
bien et à la beauté.

29. On comprend ainsi que le lecteur
n’est pas le destinataire d’un message
édifiant, mais qu’il est une personne
activement sollicitée à s’aventurer
sur un terrain instable où les
frontières entre le salut et la
perdition ne sont pas a priori
définies et séparées. L’acte de lecture
s’apparente donc à un acte de
“discernement” par lequel le lecteur
est impliqué personnellement en tant
que “sujet” de la lecture et en même
temps “objet” de ce qu’il lit. En lisant
un roman ou une œuvre poétique, le
lecteur vit l’expérience d’“être lu”
par les mots qu’il lit. [24] Le lecteur
est ainsi semblable à un joueur sur le
terrain : il joue le jeu, mais en même
temps le jeu se fait à travers lui, en ce
sens qu’il est totalement impliqué
dans ce qu’il fait. [25]

Attention e digestion

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn23
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn24
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn25


30. En ce qui concerne les contenus,
il faut reconnaître que la littérature
est comme “un télescope” – selon la
célèbre image inventée par Proust
[26] – braqué sur les êtres et les
choses, indispensable pour mettre en
évidence “la grande distance” que le
quotidien creuse entre notre
perception et la totalité de
l’expérience humaine. « La
littérature est comme un laboratoire
photographique dans lequel les
images de la vie peuvent être traitées
pour en révéler les contours et les
nuances. C’est donc à cela que “sert”
la littérature : à “développer” les
images de la vie », [27] à nous
interroger sur son sens. Elle sert, en
somme, à faire efficacement 
expérience de la vie.

31. En vérité, notre vision ordinaire
du monde est comme “réduite” et
limitée à cause de la pression
qu’exercent sur nous les objectifs
opérationnels et immédiats de notre

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn26
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn27


agir. Même le service – cultuel,
pastoral, caritatif – peut devenir un
impératif qui oriente nos forces et
notre attention uniquement vers les
objectifs à atteindre. Mais, comme le
rappelle Jésus dans la parabole du
semeur, la semence a besoin de
tomber dans une terre profonde
pour mûrir avec fécondité dans le
temps sans être étouffée par la
superficialité ou les épines (Mt 13,
18-23). Autrement le risque devient
celui de tomber dans une efficacité
qui banalise le discernement,
appauvrit la sensibilité et réduit la
complexité. Il est donc nécessaire et
urgent de contrebalancer cette
accélération et cette simplification
inévitables de notre vie quotidienne
en apprenant à prendre de la
distance par rapport à l’immédiat, à
ralentir, à contempler et à écouter.
Cela peut se produire lorsqu’une
personne s’arrête librement pour lire
un livre.



32. Il est nécessaire de retrouver des
manières de se comporter face aux
réalités accueillantes, non
stratégiques, non directement
finalisées à un résultat, où il est
possible de laisser émerger l’infinie
démesure de l’être. Distance, lenteur,
liberté sont les caractéristiques d’une
approche du réel trouvant
précisément dans la littérature une
forme d’expression qui n’est certes
pas exclusive mais privilégiée. La
littérature devient alors un gymnase
où l’on entraîne le regard à chercher
et à explorer la vérité des personnes
et des situations en tant que mystère,
en tant que chargées d’un excès de
sens qui ne peut se manifester que
partiellement dans des catégories et
des schémas explicatifs, dans des
dynamiques linéaires de cause à
effet, de moyen à fin.

33. Une autre belle image pour dire
le rôle de la littérature vient de la
physiologie du corps humain et en



particulier de l’acte de digestion. Ici,
son modèle est la ruminatio de la
vache, comme l’affirmaient le moine
Guillaume de Saint-Thierry au XI ème

siècle et le jésuite Jean-Joseph Surin
au XVII ème siècle. Ce dernier parle de
“l’estomac de l’âme” et le jésuite
Michel De Certeau a évoqué une
véritable “physiologie de la lecture
digestive”. [28] La littérature nous
aide à dire notre présence au monde,
à la “digérer” et à l’assimiler en
saisissant ce qui va au-delà de la
surface du vécu ; elle sert donc à
interpréter la vie en discernant ses
significations et tensions
fondamentales. [29]

Voir à travers les yeux des autres

34. En ce qui concerne la forme du
discours, voici ce qui se passe : la
lecture d’un texte littéraire nous met
en position de « voir à travers les
yeux des autres » [30] en acquérant
une largeur de perspective qui

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn28
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn29
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn30


élargit notre humanité. Elle active en
nous le pouvoir empathique de
l’imagination qui est un véhicule
fondamental pour la capacité
d’identification au point de vue, à la
condition, aux sentiments des autres,
sans laquelle il n’y a pas de
solidarité, de partage, de compassion,
de miséricorde. En lisant, nous
découvrons que ce que nous
ressentons n’est pas seulement nôtre
mais universel, de sorte que même la
personne la plus abandonnée ne se
sent pas seule.

35. La merveilleuse diversité de l’être
humain et la pluralité diachronique
et synchronique des cultures et des
savoirs sont configurées dans la
littérature en un langage capable
d’en respecter et d’en exprimer la
variété. Elles sont en même temps
traduites dans une grammaire
symbolique du sens qui nous les rend
intelligibles, non pas étrangères,
mais partagées. L’originalité de la



parole littéraire réside dans le fait
qu’elle exprime et transmet la
richesse de l’expérience non pas en
l’objectivant dans la représentation
descriptive du savoir analytique ou
dans l’examen normatif du jugement
critique, mais comme contenu d’un
effort expressif et interprétatif
donnant un sens à l’expérience en
question.

36. Lorsque nous lisons une histoire,
grâce à la vision de l’auteur chacun
imagine à sa manière les pleurs
d’une fille abandonnée, la personne
âgée couvrant le corps de son petit-
fils endormi, la passion du petit
entrepreneur essayant de s’en sortir
malgré les difficultés, l’humiliation
de celui qui se sent critiqué par tout
le monde, le garçon qui rêve comme
seul moyen d’échapper à la
souffrance d’une vie misérable et
violente. Alors que nous ressentons
des traces de notre monde intérieur
au milieu de ces histoires, nous



devenons plus sensibles aux
expériences des autres, nous sortons
de nous-mêmes pour entrer dans
leurs profondeurs, nous pouvons
comprendre un peu mieux leurs
efforts et leurs désirs, nous voyons la
réalité à travers leurs yeux et, en fin
de compte, nous devenons des
compagnons de route. Nous nous
immergeons ainsi dans l’existence
concrète et intérieure du vendeur de
fruits, de la prostituée, de l’enfant
qui grandit sans ses parents, de la
femme du maçon, de la vieille femme
qui croit encore qu’elle trouvera son
prince. Et nous pouvons le faire avec
empathie et parfois avec tolérance et
compréhension.

37. Jean Cocteau écrivait à Jacques
Maritain : « La littérature est
impossible, il faut en sortir, et il est
inutile d’essayer de s’échapper par la
littérature, car seuls l’amour et la foi
nous permettent de sortir de nous-
mêmes ». [31] Mais sortons-nous

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn31


vraiment de nous-mêmes si les
souffrances et les joies des autres ne
brûlent pas dans nos cœurs ? Je
préfère me rappeler qu’en tant que
chrétien, rien de ce qui est humain
ne m’est indifférent.

38. En outre, la littérature n’est pas
relativiste parce qu’elle ne nous
dépouille pas de critères de valeur.
La représentation symbolique du
bien et du mal, du vrai et du faux,
comme dimensions qui prennent
dans la littérature la forme
d’existences individuelles et
d’événements historiques collectifs,
ne neutralise pas le jugement moral
mais l’empêche de devenir aveugle
ou de condamner superficiellement.
Jésus nous demande : « Qu’as-tu à
regarder la paille qui est dans l’œil
de ton frère ? Et la poutre qui est
dans ton œil à toi, tu ne la remarques
pas ! » (Mt 7, 3).



39. Et dans la violence, faiblesse ou
fragilité des autres, nous avons
l’occasion de mieux réfléchir sur la
nôtre. En ouvrant au lecteur une
large vision de la richesse et de la
misère de l’expérience humaine, la
littérature éduque son regard à la
lenteur de la compréhension, à
l’humilité de la non-simplification, à
la mansuétude de ne pas prétendre
maîtriser la réalité et la condition
humaine par le jugement. Le
jugement est certes nécessaire, mais
il ne faut jamais oublier sa portée
limitée : jamais, en effet, le jugement
ne doit se traduire par une
condamnation à mort, par un
effacement, par une suppression de
l’humanité au profit d’une aride
totalisation de la loi.

40. Le regard de la littérature forme
le lecteur au décentrement, au sens
de la limite, au renoncement à la
domination cognitive et critique sur
l’expérience, lui apprenant une



pauvreté qui est source d’une
extraordinaire richesse. En
reconnaissant l’inutilité et peut-être
même l’impossibilité de réduire le
mystère du monde et de l’être
humain à une polarité antinomique
vrai/faux, ou juste/injuste, le lecteur
accepte le devoir de juger non pas
comme un instrument de domination
mais comme un élan vers une écoute
incessante et comme une
disponibilité à s’impliquer dans cette
extraordinaire richesse de l’histoire
due à la présence de l’Esprit qui se
donne aussi comme Grâce : c’est-à-
dire comme un événement
imprévisible et incompréhensible qui
ne dépend pas de l’action humaine,
mais qui redéfinit l’humain comme
espérance de salut.

La puissance spirituelle de la
littérature

41. J’espère avoir mis en évidence,
dans ces brèves réflexions, le rôle



que la littérature peut jouer dans
l’éducation du cœur et de l’esprit du
pasteur ou du futur pasteur, dans le
sens d’un exercice libre et humble de
sa rationalité, d’une reconnaissance
fructueuse du pluralisme des
langages humains, d’un
élargissement de sa sensibilité
humaine et, enfin, d’une large
ouverture spirituelle à l’écoute de la
Voix à travers de nombreuses voix.

42. En ce sens, la littérature aide le
lecteur à briser les idoles des
langages autoréférentiels faussement
autosuffisants, statiquement
conventionnels, qui risquent parfois
de polluer même notre discours
ecclésial en emprisonnant la liberté
de la Parole. La parole littéraire est
celle qui met en mouvement, libère
et purifie le langage : elle l’ouvre
enfin à d’autres possibilités
d’expression et d’exploration, elle le
rend accueillant à la Parole qui
s’installe dans le langage humain,



non pas lorsqu’il se comprend
comme un savoir déjà plénier,
définitif et complet, mais lorsqu’il
devient une veille d’écoute en attente
de Celui qui vient faire toutes choses
nouvelles (cf. Ap 21, 5).

43. Le pouvoir spirituel de la
littérature rappelle en définitive la
tâche première confiée par Dieu à
l’homme : celle de “nommer” les
êtres et les choses (cf. Gn 2, 19-20). La
mission de gardien de la création,
assignée par Dieu à Adam, passe
avant tout par la reconnaissance de
sa propre réalité et du sens de
l’existence des autres êtres. Le prêtre
est lui aussi investi de cette tâche
originelle de “nommer”, de donner
du sens, de se faire instrument de
communion entre la création et la
Parole faite chair avec son pouvoir
d’illuminer tous les aspects de la
condition humaine.



44. L’affinité entre le prêtre et le
poète se manifeste donc dans cette
union sacramentelle mystérieuse et
indissoluble entre la Parole divine et
la parole humaine, donnant lieu à un
ministère qui devient un service
rempli d’écoute et de compassion, à
un charisme qui devient
responsabilité, à une vision du vrai et
du bien qui éclot comme beauté.
Nous ne pouvons qu’entendre les
paroles que nous a laissées le poète
Paul Celan : « Celui qui apprend
vraiment à voir s’approche de
l’invisible ». [32]

Donné à Rome, près de Saint-Jean-du-
Latran, le 17 juillet 2024, en la
douzième année de mon Pontificat.

FRANÇOIS

[1] R. Latourelle, Letteratura, in R.
Latourelle - R. Fisichella, Dizionario

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftn32
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref1


di Teologia Fondamentale, Assisi (PG)
1990, p. 631.

[2] Cf. A. Spadaro, «J. M. Bergoglio, il
“maestrillo” creativo. Intervista
all’alunno Jorge Milia», in La Civiltà
Cattolica 2014 I, pp. 523-534.

[3] Conc. Œcum. Vat. II, Gaudium et
spes, n. 62.

[4] K. Rahner, «Il futuro del libro
religioso», in Nuovi saggi II, Roma
1968, p. 647.

[5] Cf. Exhort. ap. Evangelii Gaudium,
n. 6.

[6] A. Spadaro, Svolta di respiro.
Spiritualità della vita contemporanea,
Milano, Vita e Pensiero, p. 101.

[7] R. Latourelle, «Letteratura», p.
633.

[8] S. Jean-Paul II, Lettre aux artistes,
4 avril 1999, n. 6.

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/letters/1999/documents/hf_jp-ii_let_23041999_artists.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/letters/1999/documents/hf_jp-ii_let_23041999_artists.html


[9] Exhort. Ap. Evangelii Gaudium, n.
89.

[10] Const. past. Gaudium et spes, n.
22 § 1.

[11] M. Proust, À la recherche du
temps perdu - Du côté de chez Swann,
B. Grasset, Paris 1914, pp. 104-105.

[12] C.S. Lewis, Lettori e letture. Un
esperimento di critica, Milano 1997,
165 .

[13] Cf. Borges, Oral, Buenos Aires
1979.

[14] Homélie, « Messe des Artistes », 7
mai 1964.

[15] The Idea of a Christian Society,
London 1946, p. 30.

[16] Conférence de presse du Saint
Père au cours du vol du retour du
Voyage apostolique en Thaïlande et
au Japon, 26 novembre 2019.

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191126_voloritorno-giappone.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191126_voloritorno-giappone.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191126_voloritorno-giappone.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191126_voloritorno-giappone.html


[17] Cf. A. Spadaro, La grazia della
parola. Karl Rahner e la poesia,
Milano, Jaca Book, 2006.

[18] Cf. K. Rahner, «Sacerdote e
poeta», in La Fede in mezzo al mondo,
Alba 1963, pp. 131-173.

[19] Ibid., p. 171 s.

[20] Ibid., p. 146.

[21] S. Ignace de Loyola, Exercices
Spirituelles, n. 317.

[22] Cf. ibid., n. 335.

[23] ibid., n. 314.

[24] Cf. K. Rahner, «Sacerdote e
poeta» in La fede in mezzo al mondo,
Alba 1963, p. 141.

[25] Cf. A. Spadaro, La pagina che
illumina. Scrittura creativa come
esercizio spirituale, Milano, Ares,
2023, pp. 46-47.

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref18
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref19
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref20
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref22
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref23
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref24
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref25


[26] Cf. M. Proust, À la recherche du
temps perdu. Le temps retrouvé, Paris
1954, Vol. III, p. 1041.

[27] A. Spadaro, La pagina che
illumina, op. cit., p. 14

[28] M. de Certeau, Il parlare
angelico. Figure per una poetica della
lingua (Secoli XVI e XVII), Firenze
1989, p. 139.

[29] Cf. A. Spadaro, La pagina che
illumina, op. cit., p. 16.

[30] C.S. Lewis, Lettori e letture. Un
esperimento di critica, Milano 1997,
p. 165.

[31] J. Cocteau – J. Maritain, dialogue
sur la foi, Firenze, Passigli 1988, p. 56.
Cf. A. Spadaro, La pagina che
illumina, op. cit., p. 11-12.

[32] Microliti, Milano 2020, p. 101.

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref26
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref27
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref28
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref29
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref30
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref31
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/letters/2024/documents/20240717-lettera-ruolo-letteratura-formazione.html#_ftnref32


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-pape-
francois-sur-le-role-de-la-litterature-

dans-la-formation/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-pape-francois-sur-le-role-de-la-litterature-dans-la-formation/
https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-pape-francois-sur-le-role-de-la-litterature-dans-la-formation/
https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-pape-francois-sur-le-role-de-la-litterature-dans-la-formation/
https://opusdei.org/fr-be/article/lettre-du-pape-francois-sur-le-role-de-la-litterature-dans-la-formation/

	Lettre du Pape François sur le rôle de la littérature dans la formation

