
opusdei.org

La conduite
vertueuse : « L’être
humain est fait pour
le bien »

Lors de l'audience générale du
13 mars, le pape François a
poursuivi son cycle
catéchétique sur les vices et les
vertus, en parlant de la
conduite vertueuse.

15/03/2024

Chers frères et sœurs, bonjour !



Après ce tour d'horizon des vices, il
est temps de se tourner vers l'image
symétrique, qui est à l’opposé de
l'expérience du mal. Le cœur humain
peut se laisser aller à des passions
mauvaises, il peut céder à des
tentations néfastes déguisées sous
des atours persuasifs, mais il peut
aussi s'opposer à tout cela. Aussi
laborieux que cela puisse être, l'être
humain est fait pour le bien, qui le
comble vraiment, et il peut aussi
pratiquer cet art, en faisant en sorte
que certaines dispositions
deviennent permanentes en lui. La
réflexion sur cette merveilleuse
possibilité qui est la nôtre constitue
un chapitre classique de la
philosophie morale : le chapitre des 
vertus.

Les philosophes romains l'appelaient
virtus, les grecs aretè. Le terme latin
souligne avant tout que la personne
vertueuse est forte, courageuse,
capable de discipline et d'ascèse ;



l'exercice de la vertu est donc le fruit
d'une longue germination, qui exige
des efforts et même des souffrances.
Le mot grec aretè, quant à lui,
indique quelque chose qui excelle,
qui se distingue, qui suscite
admiration. La personne vertueuse
est donc celle qui ne se dénature pas
en se déformant, mais qui est fidèle à
sa vocation, qui se réalise pleinement
elle-même.

Nous ferions fausse route si nous
pensions que les saints sont des
exceptions de l'humanité : une sorte
de cercle étroit de champions qui
vivent au-delà des limites de notre
espèce. Les saints, dans cette
perspective que nous venons
d'introduire sur les vertus, sont au
contraire ceux qui deviennent
pleinement eux-mêmes, qui réalisent
la vocation propre à tout homme.
Quel monde heureux ce serait si la
justice, le respect, la bienveillance
réciproque, la largeur d'esprit et



l'espérance étaient la normalité
partagée, et non pas une rare
anomalie ! C'est pourquoi le chapitre
sur la conduite vertueuse, en ces
temps dramatiques où nous sommes
souvent confrontés au pire de
l'humain, devrait être redécouvert et
pratiqué par tous. Dans un monde
déformé, nous devons nous souvenir
de la forme dans laquelle nous avons
été façonnés, de l'image de Dieu qui
est imprimée en nous pour toujours.

Mais comment définir le concept de
vertu ? Le Catéchisme de l'Église
Catholique nous offre une définition
précise et concise : "La vertu est une
disposition habituelle et ferme à
faire le bien" (n° 1803). Il ne s'agit
donc pas d'un bien improvisé et
quelque peu aléatoire qui tomberait
du ciel de manière épisodique.
L'histoire nous apprend que même
des criminels, dans un moment de
lucidité, ont accompli des actes bons ;
certainement, ces actes sont inscrits



dans le "livre de Dieu", mais la vertu
est une autre chose. C'est un bien qui
provient d'une lente maturation de la
personne, jusqu'à en constituer une
caractéristique intérieure. La vertu
est un habitus de liberté. Si nous
sommes libres dans chaque acte, et
chaque fois que nous sommes
appelés à choisir entre le bien et le
mal, la vertu est ce qui nous permet
d'avoir un habitus vers le bon choix.

Si la vertu est un si beau cadeau, une
question se pose immédiatement : 
comment est-il possible de l'acquérir ?
La réponse à cette question n'est pas
simple, elle est complexe.

Pour le chrétien, le premier secours
est la grâce de Dieu. En effet, l'Esprit
Saint agit en nous qui avons été
baptisés, en travaillant dans notre
âme pour la conduire à une vie
vertueuse. Combien de chrétiens
sont arrivés à la sainteté à travers les
larmes, en réalisant qu'ils



n'arrivaient pas à surmonter
certaines faiblesses ! Mais ils ont fait
l'expérience que Dieu a achevé cette
bonne œuvre qui n'était pour eux
qu'une esquisse. La grâce précède
toujours notre engagement moral.

En outre, nous ne devons jamais
oublier la très riche leçon de la
sagesse des anciens, qui nous dit que 
la vertu grandit et peut être cultivée.
Et pour cela, le premier don de
l'Esprit à demander est précisément
la sagesse. L'être humain n'est pas un
territoire libre pour la conquête des
plaisirs, des émotions, des instincts,
des passions, sans pouvoir rien faire
contre ces forces parfois chaotiques
qui l'habitent. Un don inestimable
que nous possédons est l'ouverture
d'esprit, c'est la sagesse qui sait
apprendre de ses erreurs pour bien
diriger sa vie. Il faut ensuite la bonne
volonté : la capacité de choisir le
bien, de nous modeler nous-même



par l'exercice ascétique, en évitant
les excès.

Chers frères et sœurs, commençons
donc notre voyage à travers les
vertus, dans cet univers serein qui
est un défi, mais qui est décisif pour
notre bonheur.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/letre-humain-
est-fait-pour-le-bien/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/letre-humain-est-fait-pour-le-bien/
https://opusdei.org/fr-be/article/letre-humain-est-fait-pour-le-bien/
https://opusdei.org/fr-be/article/letre-humain-est-fait-pour-le-bien/

	La conduite vertueuse : « L’être humain est fait pour le bien »

