
opusdei.org

Les racines de la joie

Le chrétien doit être
résolument joyeux. L'optimisme
du chrétien est basé sur le fait
qu'un chemin réel lui a été
ouvert vers l'Optimum, et
l'Optimum est Dieu.

12/12/2012

L’amour humain est une réalité
établie et, en même temps, une figure
ou une analogie de l’amour divin.
Aussi, pour comprendre la joie
chrétienne, faut-il sans doute
considérer la joie de l’amoureux non
pas en dépit de ses souffrances, mais



précisément dans ces souffrances-là,
dans sa vigilance permanente, dans
l’effort qui le construit. L’amoureux
est gai, se réjouit et chante s’il aime
et se sait aimé. Aussi, les enfants
sont-ils particulièrement joyeux :
leur vie ne fait que recevoir, ils sont
toujours aimés, de leurs parents
surtout, mais aussi de tous ceux qui
les regardent avec bienveillance.

Les conséquences historiques de la
réalité du Verbe fait Homme sont si
puissantes que le monde ne saurait
plus se passer du christianisme. Ceci
dit, à toutes les époques, une partie
de ce monde s’est employée à le
dénigrer, à le ternir et le noircir. Des
hommes à l’esprit dionysiaque,
comme disait Nietzsche, ont accusé le
christianisme de prêcher la mort, le
renoncement, la tristesse, le rejet du
monde. Ceci étant, lorsque pour des
raisons diverses l’histoire connaît des
périodes de désespoir, l’optimisme
devient gênant : pourquoi les



chrétiens sont-ils heureux, pourquoi
n’ont-ils jamais de doutes, pourquoi
ne sont-ils pas éternellement
angoissés ? Est-ce leur frivolité, leur
superficialité qui fait qu’ils tablent
sur une fin heureuse ? Et voilà que,
comme il fallait bien s’y attendre, le
christianisme est taxé tantôt de triste
et de joyeux, de sombre ou
d’effrontément lumineux, tantôt de
défaitiste et de triomphaliste. Le
chant sacré devient-il complexe,
polyphonique, riche ? « L’on a perdu
l’austérité d’antan ». Devient-il
sobre ? « Il chante la mort et non pas
la vie ».

Ces tirs groupés ou divergents
montrent que les accusateurs n’ont
pas compris le « scandale » et la «
folie » chrétiens. Chesterton, dans 
Énormes vétilles, s’exprime ainsi : «
Le vrai résultat de toute expérience
et le vrai fondement de toute religion
tient à ce que les quatre ou cinq
vérités, dont la connaissance est



vraiment essentielle pour l’homme,
appartiennent toutes au domaine du
paradoxe. » La joie du chrétien est
tout aussi paradoxale. Il est
paradoxal que le Christ demande que
quand on jeûne, on soit gai, parfumé,
que l’on rejette toute tristesse. Bien
entendu, quelqu’un qui pratique
ainsi le jeûne va facilement être
accusé d’hypocrite alors que c’est son
détracteur qui n’a pas compris ce
paradoxe.

Il est bon de toujours laisser une
porte de sortie à l’attaquant. Il faut
toujours essayer d’en comprendre
ses raisons. Pour ce faire, il faut
croire que l’homme intelligent
apprécie la complexité et que la
réalité est toute en nuances et riche
en couleurs. Si l’on proclame que «
tout est simple », on dérange ceux
qui craignent que ce qui est diaphane
ne soit le voile de la superficialité.
Aussi, assurer que « le chrétien est
quelqu’un de joyeux » peut



provoquer des remous
d’insatisfaction : les choses ne sont
pas si simples.

En effet, ce n’est pas simple. Car le
fait que le christianisme ait été
attaqué sur divers flancs opposés
montre, tout au moins, qu’il est
difficile d’embrasser d’un seul regard
la réalité chrétienne. Simplicité n’est
pas simplification. Simplifier n’est
pas réduire à l’état simple : tout ce
que l’on perçoit d’emblée est simple,
mais ce qui n’est pas caché peut être,
en fait, une réalité complexe. C’est le
cas du christianisme et tout
particulièrement celui de la joie du
chrétien.

La joie est le gaudium des latins, la
jouissance en quelque sorte. Le mot 
gaudium est presque toujours la
traduction que la Vulgate fait du 
xaQtg grec et ce terme grec est
l’équivalent de cadeau, récompense,
aumône, et grâce.



La grâce nous est donnée sans que
nous nous efforcions. Aussi, rendre
grâces revient-il à reconnaître cette
gratuite. La jouissance, la joie
découle de la possession d’un bien,
un grand bien que l’on ne peut
recevoir que gratuitement. Parmi
tous ces biens, l’amour est de qualité
supérieure. L’amour est l’archétype
du bien gratuitement reçu. Aussi,
l’amoureux, en aimant et en étant
aimé, en se donnant et en étant
l’objet d’un don, est tout joyeux, il en
jouit et il chante. C’est aussi la raison
pour laquelle les enfants connaissent
cette joie d’une façon particulière :
leur vie n’est que toujours recevoir,
ils sont l’objet de l’amour,
spécialement de leurs parents, mais
aussi de tous ceux qui les regardent
avec bienveillance en leur voulant du
bien (volendo bene comme disent les
italiens).

Chemin, enraciné dans le
christianisme, ne saurait donc



méconnaître la richesse de la joie. «
Rends lui grâces pour tout parce que
tout est bon. » (n. 268). C’est, à mon
avis, un texte fondamental sur la
joie. C’est en rendant grâces pour
tout que l’on est comblé d’une grande
joie. L’Évangile aime en parler ainsi :
les anges annoncent la naissance du
Christ, une grande joie (Lc 2, 10) ; les
disciples, réconfortés par la
bénédiction du Christ, reparti auprès
du Père, éprouvent une grande joie
(Lc 24, 50-52).

Aussi, le chrétien se doit-il d’être
définitivement joyeux. L’optimisme
chrétien est fondé sur l’ouverture
d’une voie royale vers l’Optimal, et
Dieu est cet Optimal. C’est pourquoi
un état d’esprit inlassablement
désespéré n’est pas chrétien. Penser
que tout va mal, que le cœur humain
est si corrompu que « Dieu lui-même
n’est pas en mesure de le sauver »,
n’est qu’une forme d’orgueil, c’est-à-
dire d’une mythique adoration du



propre moi. Un reflet de cet orgueil
perce aussi dans les relations
humaines : le triste chronique est
quelqu’un qui ne se laisse pas aider,
qui croit que sa « complexité » est
telle que personne ne pourra jamais
en venir à bout. Et, au contraire, il
n’y a rien de plus plaisant que
quelqu’un qui se laisser aider sans
faire de chichis, mais qui avoue tout
simplement : « S’il te plaît, je ne m’en
sors pas, donne-moi un coup de
main. »

Par ailleurs, ce dont de sombres
penseurs comme Kierkegaard ou
Unamuno ont plus ou moins eu
l’intuition, pour rejoindre tous ceux
qui d’une façon ou d’une autre ont
parlé du « sentiment tragique de la
vie », est qu’en cette Histoire, en ce
Temps, la joie de l’homme ne peut
jamais être complète. La joie est la
conséquence de l’obtention d’un
bien, d’un bien gratuit, qui plus est,
accordé par pure libéralité. Or dans



l’Histoire il n’y a aucun bien éternel
dont on puisse jouir parmi tout ce
que l’homme a pu créer, parmi tous
les biens de la nature. Puis Dieu,
unique bien éternel, ne peut être « vu
» et on ne peut jamais en jouir
parfaitement en cette vie. Ceci nous
plonge, encore une fois, dans un
paradoxe que saint Josémaria avait
très souvent exprimé ainsi : « La joie
a des racines en forme de croix »1.

Nous allons essayer de bien cerner le
lien qu’il y a entre la joie et l’enfance.
Il n’y a rien d’étonnant à ce qu’en 
Chemin la joie s’enracine dans la
conscience de se savoir enfants de
Dieu, idée développée dans les deux
chapitres consacrés à « l’enfance
spirituelle ». On peut ainsi lire le n.
659 à la lumière du n. 860. « La joie
qui te concerne n’est pas celle que
nous pourrions dire physiologique,
celle de l’animal bien portant, car
elle est tout autre, elle est
surnaturelle et issue de l’abandon de



tout, de ton abandon dans les bras
aimants de Dieu notre Père. » «
Devant Dieu, qui est Éternel, tu es un
enfant plus petit que ne l’est devant
toi un petit de deux ans. Et, enfant, tu
es aussi fils de Dieu. Ne l’oublie pas. »

En Chemin, la joie est liée à
l’acceptation de la volonté de Dieu
sans la moindre passivité. Il s’agit de
la volonté d’un Père et l’on sait bien
que dans la mesure de ce qui est bon
pour l’enfant, un père est plus porté
à faire plaisir qu’à donner des
ordres. Dans la mesure de ce qui est
bon pour l’enfant : voilà la clef. L’être
humain est sans cesse enclin à se
fabriquer un monde à son goût, le
cadre sombre de son égoïsme. Aussi,
n’arrive-t-il pas à percevoir ce qu’est
réellement la joie sur terre, ce que 
Chemin décrit en toute clarté : « La
joie des pauvres hommes, même si
elle se fait une raison surnaturelle, a
toujours un arrière-goût
d’amertume. Que croyais-tu ? Ici bas,



la douleur est le sel de notre vie ». (n.
203). À un autre niveau, la pénitence
étant « une joie, bien que laborieuse
» (n. 548) il nous faut accepter la
tribulation avec courage : «À endurer
la tribulation d’un cœur serré, tu
perdras la joie et la paix. » (n. 696)

Et le lien intime et indissociable
entre la joie et la Croix se tisse petit à
petit, surtout si l’on sait que, par
ailleurs, saint Josémaria dit, avec une
grande profondeur théologique, qu’il
ne faut employer le terme « croix »
que pour parler de la seule Croix, la
croix du Christ. Ce sujet est évoqué
en de nombres textes de Chemin : « Si
tout va pour le mieux, réjouissons-
nous en bénissant Dieu qui ajoute la
croissance. – Tout va mal ?
Réjouissons-nous, bénissant Dieu qui
nous fait partager sa douce Croix
» (n. 658). Et c’est sans doute au
chapitre sur La volonté de Dieu que
cette idée atteint son point
culminant : « L’acceptation soumise



de la Volonté de Dieu engendre
nécessairement la joie et la paix : le
bonheur sur la Croix. C’est alors que
l’on perçoit que le joug du Christ est
doux et que son fardeau ne pèse pas
» (n.758). Comment cela se fait-il ? En
effet, c’est le Christ qui est le premier
à accepter jusqu’au bout la Volonté
de Dieu et cette acceptation le
conduit à la mort et à la mort sur la
Croix. De ce fait, le chrétien qui est
fils de Dieu dans le Fils, doit passer
par la Croix pour réaliser où est la
racine de la joie. Il perçoit alors que
le joug n’en est plus un, que le
fardeau n’en est plus un, alors qu’ils
sont toujours un poids et une charge.
Voilà le paradoxe dans toute sa
splendeur.

Comme il n’est pas possible de tenir
simultanément en main tous les fils
de la réalité chrétienne de la vie,
nous n’avons pas, jusqu’ici, parlé de
l’amour lorsque nous faisions
allusion au lien entre la filiation



divine et la Croix. Seul l’amour
permet d’accepter la Croix. Aussi
Sainte Thérèse écrit-elle dans ses
Fondations : « La force de l’amour, s’il
est parfait fait que nous oublions de
nous contenter nous-mêmes pour
contenter celui que nous aimons ».
C’est la vieille expérience humaine
qui ne change en rien lorsqu’il s’agit
de l’amour divin. Saint Josémaria
aimait le chant de Juan del Encina : «
Mieux vaut troquer un plaisir contre
une souffrance que vivre sans amour
». L’amour n’est jamais tranquille car
le cœur veille toujours, comme le dit
le Cantique des Cantiques que Fray
Luis de Léon aimait à commenter
ainsi : « La finesse de l’amour est si
grande et si soucieuse de l’objet de son
désir, qu’elle l’entend de très loin, le
perçoit dans ses rêves et le voit à
travers les murs ».

L’amour humain qui est une réalité
est, en même temps, une figure, une
analogie de l’amour divin. Aussi faut-



il comprendre la joie chrétienne en
percevant que la joie de l’amoureux
qui n’écarte pas la souffrance, réside
précisément en cette souffrance, en
cette inquiétude, en cette continuelle
vigilance. Il s’agit donc d’une joie
étrangère à la superficialité, un
contentement qui n’a rien à voir avec
la frivolité : c’est une jouissance
profonde, un état d’esprit qui permet
l’épanouissement de la personne.

Ceci étant, présenter le christianisme
sous un visage triste n’est que
fausser la réalité surnaturelle de la
foi. « La vraie vertu n’est ni triste ni
antipathique, mais aimablement
joyeuse » (n. 657), elle est empreinte
de la joie d’aimer qui rend aimable
celui qui aime. Par ailleurs, saint
Josémaria qui parle « du regard très
aimable » du Christ, nous encourage :

« Mine allongée…, manières
brusques…, allure ridicule…, aspect
antipathique…, est-ce ainsi que tu



espères encourager les autres à
suivre le Christ ? » (n. 661) et aussi : «
Ne sois pas triste. — Que ta vision des
choses soit plus… « nôtre », plus
chrétienne. » (n.664)

Chemin, comme tous les grands livres
de spiritualité qui parlent de la
réalité chrétienne, ne saurait rentrer
dans le moule des dichotomies
faciles, optimisme-pessimisme, de la
simplification du « meilleur des
mondes possibles » (Leibniz) ou du «
pire des mondes possibles
» (Shopenhauer). En ce monde, le
péché sévit avec une étrange
efficacité, on offense Dieu en se
servant impitoyablement des
créatures. Or le péché n’a rien de
définitif, il n’est pas une réalité
ultime. L’ultime est la Résurrection
qui passe par la Croix : la suprême
souffrance rédemptrice dont découle
la joie, prélude ici-bas d’une
possession parfaite par la suite. Le
travail de la Croix est une victoire,



une victoire laborieuse qui se
poursuit au cours de l’histoire, dans
le clair-obscur de la liberté humaine,
qui est le clair-obscur de la joie.

Rafael Gómez Pérez, VV. AA. 
Estudios sobre Camino, Rialp,
Madrid, 1988

1. Expression très courante que l’on
trouve dans la prédication du
fondateur de l’Opus Dei et que l’on
retrouve dans Quand le Christ passe,
n. 43.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/les-racines-de-
la-joie/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/les-racines-de-la-joie/
https://opusdei.org/fr-be/article/les-racines-de-la-joie/
https://opusdei.org/fr-be/article/les-racines-de-la-joie/

	Les racines de la joie

