
opusdei.org

Les enfants : de quel
bien parlons-nous ?
Paternité
responsable (II)

Dans le premier article nous
avons vu l’alliance entre Dieu et
les hommes dans la conception
et l’éducation des enfants. Nous
nous proposons maintenant de
réfléchir sur la valeur des
enfants accueillis comme un
don absolu. Nouvel article de la
série sur l’Amour humain.

29/11/2016



L’enfant en tant que personne

L’article précédent insistait sur la
grandeur de toute personne et,
concrètement, de toutes celles qui
participent à la conception et au
développement de l’être humain.

Aujourd’hui, si nous nous
concentrons sur le thème de la
procréation, la réalité del’enfant
passe au tout premier plan, réalité
qui détermine en principe les
différents comportements à son
égard.

Ainsi, l’attitude inconditionnelle en
faveur de la vie humaine porte au
fond d’elle-même la capacité de voir
que l’enfant – en raison de sa
magnifique condition personnelle et
indépendamment de toute autre
considération – possède une valeur
inestimable, une bonté constitutive,
sans exagération possible.

https://opusdei.org/fr-fr/article/le-bien-des-enfants-la-paternite-responsable/


De la même manière, dans le rejet
d’une nouvelle vie se cache de façon
subtile et inconsciente l’idée -diffuse,
mais suivie d'effets- que l’enfant est
un mal.

Une conviction dont la formulation
explicite provoque la stupeur et le
refus, mais qui est facile à
comprendre quand on voit les
valeurs dominantes dans notre
culture.

Ce qui est utile

Un regard attentif sur la réalité
permet de distinguer trois types de
biens ou plutôt, trois aspects ou
dimensions du bien.

Les biens dits utiles sont les moindres
des biens ; leur bonté leur est
extrinsèque, à double titre : elle tient
à ce à quoi ils servent et surtout à 
ceux qui les utilisent.



C’est pourquoi, même s’ils sont en
bon état, ces biens n’ont plus de
valeur lorsque leur utilité disparaît
ou n’est plus recherchée. Le meilleur
tournevis perdrait toute valeur s’il
n’existait plus d’objets nécessitant
des vis. De la même manière, tout
l’argent du monde ne vaudrait rien si
personne n’en voulait en échange de
quoi que ce soit.

Ce qui est agréable ou source de
jouissance

Les biens agréables n’ont également
qu’une bonté limitée, parce qu’ils ne
la possèdent pas non plus en eux-
mêmes : ils ne sont des biens que si
quelqu’un en veut et décide de s’en
servir.

C’est pourquoi la bonté de ce qui
n’est apprécié que pour le plaisir ou
la joie qu’il procure disparait dès que
personne ne veut plus en profiter.



En résumé, l’utile ou l’agréable ne
sont pas bons en eux-mêmes et par
eux-mêmes. Leur valeur réside plutôt
dans les personnes qui les
recherchent. Ils sont valables ou
utiles pour ces personnes. Il s’agit
donc d’une bonté relative,
dépendante.

Ce qui est digne

La personne, au contraire, est un
bien digne ou absolu. Sa bonté réside 
en elle-même, en son être-
personne, indépendamment de tout
autre facteur : âge,sexe, santé,
comportement, efficacité, situation
sociale…

De sorte qu’elle doit être aimée et
appréciée « absolument », c’est-à-dire
pour elle-même, sans condition.

Il est évident que les biens « dignes
» (ou « honorables ») peuvent aussi
procurer du plaisir ou être utiles,
mais ce n’est pas là leur bonté 



fondamentale ou première. L’amitié,
par exemple, est source de joies
incomparables et de multiples
bienfaits. Cependant, la bonté de
l’amitié se situe bien au-delà des joies
et des services qui en découlent.

On pourrait dire que l’amitié est si
extraordinairement bonne, en elle-
même et par elle-même, qu’elle
apporte aussi des satisfactions et des
bénéfices incomparables. En
revanche, chercher à avoir des
amisuniquement pour ces avantages
reviendrait à dégrader ou falsifier
l’amitié. En fait, on relativiserait
quelque chose dont la bonté est «
absolue ».

Un aveuglement généralisé

Cependant, dans notre civilisation,
les biens relatifs se sont imposés de
telle manière que la notion même de
bien digne ou absolu a disparu.



Tous les ans, mes élèves de première
année de philosophie discutent pour
savoir si cette matière est utile ou
non, et finissent par pencher pour
son utilité. Ils n’en reviennent pas
quand je leur explique qu’Aristote
déclare la philosophie radicalement 
inutile, précisément pour en
montrer la supériorité et la noblesse :
terme que je traduis, pour me faire
comprendre, par supra-utile, en
essayant de palier l’absence de
signification de « ce qui est digne ».

De la même manière, après leur
avoir expliqué en détail que la
philosophie n’est pas subordonnée à
un objectif ultérieur, que le
philosophe ne cherche à savoir que 
pour savoir, presque tous en
concluent que le philosophe cherche
la connaissance pour le plaisir de
savoir.

Comme beaucoup de nos
contemporains, ils paraissent parfois



incapables de concevoir ce qui est
bon en soi et par soi, et non en vertu
du bénéfice ou de la satisfaction qu'il
génère. Et puisqu’ils ne peuvent pas
la concevoir, ils concluent que la
bonté de ce qui est digne « n’existe
pas ».

Tu aimes bien les enfants ?

Concernant la procréation, le
problème est que l’on apprécie le
bien qu’est l’enfant selon des critères
propres aux biens inférieurs,
phénomène assez fréquent, même
s’il est souvent inconscient.

Quand je dis que j’ai sept enfants, au
cours d’interventions publiques, il
n’est pas rare que l’un des assistants
me demande : « Tu aimes bien les
enfants, n’est-ce pas ? » Je fais alors
une pause, je le regarde bien dans les
yeux quelques secondes et j’ajoute
aimablement : « j’aime bien, j’aime
bien…, à vrai dire, ce que j’aime bien,



c’est le jambon. Mes enfants je les 
aime de tout mon cœur ».

La réaction est généralement
cordiale, et je n’ai pas trop de mal à
leur faire comprendre qu’un enfant –
une personne – ne doit jamais
devenir une question de goûts,
d’envies ou de désirs.

Car ce qui est digne surpasse de loin,
à des années lumière, ce qui
estagréable ou ce qui est utile. En
réalité, il s’agit de biens
incommensurables, qu’on ne devrait
jamais peser dans la même balance.
Ce qui est digne se justifie par lui-
même et doit être aimé pour lui-
même ; contrairement à ce qui est
utile et/ou agréable.

En conséquence, il est indispensable
aujourd’hui de développer l’aptitude,
souvent atrophiée ou inexistante, à
capter en profondeur la bonté de
l’enfant en tant que tel. Plus encore
que de connaitre les critères qui



régissent la procréation responsable
–ce qui est évidemment nécessaire-,
l’essentiel est de comprendre que,
pour mettre un enfant au monde, nul
besoin d’autre raison que celle de sa
grandeur sublime. C’est plutôt pour
ne pas donner la vie qu’il faut avoir
des raisons, sérieuses et bien
soupesées.

Existe-t-il de telles raisons ?

Pour empêcher la procréation ou 
éliminer son fruit, non. Pour cesser de
prendre les moyens qui pourraient
entrainer la procréation, oui, parfois.

L’enfant constitue un bien absolu,
au sens propre du terme. Mais 
absolu ne veut pas dire illimité.
Précisément à cause de ses limites, il
comporte toujours certains 
problèmes -des maux-, que l’on
pourrait considérer comme «
d’ordinaire administration », liés à la
nécessité de prendre soin de lui.



Vu sous cet angle, et si l’on
méconnait la bonté absolue de la
personne, l’enfant est
automatiquement perçu comme un 
mal. Mais on pourrait dire la même
chose du conjoint, des parents, des
frères et sœurs, des ami(e)s...

Nous entrons alors dans la logique
terriblement individualiste de Sartre,
pour qui « l’enfer, c’est les autres », et
la seule réponse est l’isolement. Nous
tombons ainsi dans la solitude,
l’enfer "pour de vrai".

Le rejet de ce qui est digne débouche
inévitablement sur une aporie, sur
un chemin sans issue ni lumière. À
l’inverse, la reconnaissance de
l’enfant comme bien absolu,
relativise ces maux inévitables et les
transforme en occasion de croissance
personnelle.

Inconvénients graves ou
extraordinaires



Ce sont ceux qui mettent en jeu une
ou plusieurs autres personnes, tels
qu’un danger sérieux pour la femme
enceinte ou pour la subsistance de la
famille, ou des charges que la santé
physique ou psychique des parents
ne permet pas d’assumer…

Dans de telles circonstances, la
situation est différente…et l’attitude
et le comportement des parents
doivent aussi être différents.

Le critère de base est celui qui régit
toute action morale : fais le bien et
évite le mal, avec les exigences
propres à chaque terme de cet
énoncé.

Faire le bien constitue le devoir le
plus basique, fondamental et
agréable, de l’être humain. Mais
personne n’est obligé de mettre en
œuvre tous les biens qu’il pourrait
réaliser, théoriquement. Ne serait-ce
que parce que le choix d’un bien -une



profession, un état civil- entraîne
l’abandon des autres possibilités.

En revanche, il n’est jamais permis
de vouloir réellement un mal ou
d’empêcher un bien, par une action
directement conçue dans ce but.
L’impératif d’éviter le mal, qui
complète la facette affirmative de
l’éthique, ne tolère aucune exception.

De nouveau, la bonté de l’enfant

La grandeur de la personne de
l’enfant éclaire principalement les
réflexions proposées ici. Selon les
mots du Catéchisme de l’Église
Catholique (n°1652) –citant Vatican
II-, les enfants « sont le don le plus
excellent du mariage et contribuent
grandement au bien des parents eux-
mêmes ».

En nous appuyant justement sur
cette bonté intime et constitutive,
que l’on n’appréciera jamais assez, il
convient de distinguer deux



comportements opposés en ce qui
concerne la procréation, et le
principe qui permet de les
distinguer.

a) S’il existe des causes valables, il est
moralement licite de ne pas vouloir
faire le nécessaire pour une nouvelle
conception. L'intention doit être
simplement non-conceptive, jamais 
anti-conceptive. En d’autre termes, il
est permis de cesser de vouloir
procréer un nouvel enfant et de 
cesser d’agir pour en avoir un.

b) Mais il ne sera jamais moralement
légitime d’empêcher par des moyens
actifs que l’enfant arrive à la vie
(anti-conception ou contraception),
car cela équivaudrait à vouloir
positivement un mal : que la
nouvelle créature n’existe pas, et à
œuvrer en conséquence.

C’est la profonde différence entre
l’anti-conception et l’usage approprié
des « méthodes naturelles ».



Divergences qui, malgré la
dénomination habituelle, n’est pas
seulement, loin s'en faut, une
question de « méthodes ».

En définitive, le critère de base
continue à être la bonté absolue de
l’enfant. Ceux qui, pour des raisons
graves, décident de cesser de faire le
nécessaire pour une nouvelle
conception, doivent continuer à
considérer l’enfant possible comme
un grand bien, mais qu’ils ne
recherchent pas en raison de leur
situation actuelle.

Ils ne font rien de concret qui
s’oppose à la conception, mais
s’abstiennent de prendre les moyens
pour donner la vie à un nouvel être
humain. Et si, en dehors de leur
volonté, Dieu les bénissait avec
l’arrivée d’un autre enfant, ils
devraient l’accepter sans réserves,
confiants dans l’infinie Bonté et la
Toute-puissance divine.



Les familles nombreuses

Enfin, la considération de la
grandeur constitutive de chaque
enfant aide à comprendre pourquoi «
la Sainte Écriture et la pratique
traditionnelle de l’Église voient dans
les familles nombreuses un signe de
la bénédiction divine et de la
générosité des parents » (Catéchisme
de l’Église Catholique, n°2373).

Bien sûr, il y a des couples auxquels
Dieu n’accorde que peu d’enfants ou
même aucun, leur demandant alors
d’orienter leur capacité d’aimer vers
le bien d’autres personnes. Il est
également vrai que fonder une
famille nombreuse, si telle est la
volonté de Dieu, est une garantie de
bonheur et d’efficacité surnaturelle,
vu la générosité que cela suppose (cf.
Quand le Christ passe, n° 25).

Comme l’affirmait Benoit XVI, et
peut-être tout particulièrement à
notre époque, les familles "avec



beaucoup d’enfants constituent un
témoignage de foi, de courage et
d’optimisme" (Audience Générale, 2-
XI-20005) et "donnent un exemple de
générosité et de confiance en
Dieu" (Discours, 18-I-2009) ; à son
tour, le Pape François s’exclamait : «
Voir tant de familles nombreuses qui
accueillent les enfants comme un
véritable don de Dieu, nous remplit
de joie et d’espérance " (Audience
Générale, 21-01-2015).

Par ailleurs, Dieu bénit fréquemment
la générosité de ces parents, en
suscitant chez leurs enfants des
décisions de don total à Jésus-Christ
et aussi le désir de mettre au monde,
à leur tour, de nombreux enfants. Ce
sont des familles pleines de vitalité
humaine et surnaturelle. De plus,
lorsque viendra la vieillesse, les
parents se verront le plus souvent
entourés de l’affection de leurs
enfants et des enfants de leurs
enfants,



D’après Tomas Melendo

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/les-enfants-de-
quel-bien-parlons-nous-paternite-

responsable-ii/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/les-enfants-de-quel-bien-parlons-nous-paternite-responsable-ii/
https://opusdei.org/fr-be/article/les-enfants-de-quel-bien-parlons-nous-paternite-responsable-ii/
https://opusdei.org/fr-be/article/les-enfants-de-quel-bien-parlons-nous-paternite-responsable-ii/
https://opusdei.org/fr-be/article/les-enfants-de-quel-bien-parlons-nous-paternite-responsable-ii/

	Les enfants : de quel bien parlons-nous ? Paternité responsable (II)

