
opusdei.org

Les bonnes manières

La courtoisie, l’affabilité, la
politesse et des vertus
analogues sont les sœurs
cadettes d’autres vertus plus
importantes. Et la famille est le
lieu où l'on apprend le mieux,
quel que soit son âge.

18/07/2019

Il est évident pour tous que les us et
coutumes ont évolué au cours des
années ou qu’ils varient selon les
régions. C’est pourquoi nous
pourrions en conclure qu’il s’agit de
quelque chose de purement



conventionnel pouvant être modifié,
voire ignoré, à souhait

Cependant, il apparaît aussi que dans
le domaine de la courtoisie l’essentiel
demeure. Nous avons tous entendu
des phrases telles que celles-ci : « on
voit bien à son comportement qu’il
est issu d’une bonne famille » ou «
qu’il est poli cet enfant », et si ces
propos nous étaient adressés, nous
nous sommes sentis flattés

Les vertus humaines, fondement des
vertus surnaturelles, sont à la base
des us et coutumes des peuples, de ce
que l’on appelle d’ordinaire
l’urbanité ou l’éducation.

Nous ne pouvons peut-être pas
affirmer que l’affabilité, condition de
celui qui est agréable dans ses
rapports avec les autres et dans ses
conversations, soit la vertu la plus
importante. Elle suscite cependant en
nous un sentiment d’empathie, de



cordialité, de compréhension,
difficile à expliquer ou à suppléer.

L’urbanité nos montre quelque chose
sans quoi la vie en société devient
impossible, elle nous apprend à être
humains, civilisés. La courtoisie,
l’affabilité, l’urbanité et des vertus
analogues sont les sœurs cadettes
d’autres vertus plus importantes.
Leur particularité réside dans le fait
que sans elles la vie en société
deviendrait désagréable. Qui plus est,
dans la pratique, quelqu’un de
grossier et de discourtois pourrait
très difficilement vivre la charité.

Regarder Jésus

Il a pu nous arriver, à un moment
déterminé de notre vie, qu’ayant eu
un comportement ou une attitude
peu corrects, nous nous soyons
demandé : « Qu’a-t-on pu penser de
moi ? Pourquoi ai-je fait cela ?
Comme j’ai été ridicule ! »



Nous voyons dans une page de
l’Évangile deux attitudes
contrastées : celle du bien-pensant de
l’époque et celle d’une pécheresse 
[1]. Simon, le pharisien, a organisé
un repas en accord avec la qualité de
l’invité, quelqu’un qui est considéré
comme un prophète. Il a sûrement
prévu le plan de table, le personnel
nécessaire pour le service, les mets
qu’il allait lui offrir et les sujets de
conversation qu’il voudrait aborder
avec le Maître. Il fallait faire bonne
figure devant ceux qui comptaient
dans la société et devant l’hôte
principal. Or, il a oublié quelques
détails auxquels le Seigneur
s’attendait.

« Tu vois cette femme ? dit-il à
Simon. Je suis entré dans ta
maison, et tu ne m’as pas versé
d’eau sur les pieds ; elle, au
contraire, m’a arrosé les pieds de
ses larmes et les a essuyés avec ses
cheveux. Tu ne m’as pas donné de



baiser ; elle, au contraire, depuis
que je suis entré, n’a cessé de me
couvrir les pieds de baisers. Tu
n’as pas répandu d’huile sur ma
tête ; elle, au contraire, a répandu
du parfum sur mes pieds [2].

À première vue, on dirait des
bagatelles insignifiantes. Cependant,
Jésus, Dieu parfait et homme parfait,
en remarque l’absence. Saint
Josémaria, qui a contemplé
profondément la réalité de
l’incarnation du Fils de Dieu,
manifestée aussi dans des gestes qui
pourraient échapper à un regard
sans amour, commentait à propos de
ce passage : Jésus-Christ apporte le
salut, et non la destruction de la
nature ; et nous apprenons de lui
que se comporter mal envers
l’homme, créature de Dieu, fait à
son image et sa ressemblance (cf.
Gn 1, 26), n’est pas chrétien [3].



Voilà des enseignements utiles pour
quelqu’un qui veut sanctifier les
différentes routes du monde et s’y
sanctifier. D’autant plus que la
nature humaine elle-même, avec ses
dispositions et facultés, a été élevée
par le Seigneur.

Il n’est rien, aussi insignifiant ou
anodin qu’il semble, qui ne puisse
être rapporté à Dieu. Soit donc que
vous mangiez, soit que vous
buviez, et quoi que vous fassiez,
faites tout pour la gloire de Dieu
[4]. Toutes les activités honnêtes ont
déjà été rachetées, si bien que toutes,
si elles sont accomplies en union
avec le Christ, peuvent acquérir une
valeur rédemptrice.

Les vertus sont aussi radicalement
personnelles, elles appartiennent à la
personne ; mais il est facile de
répondre que la personne n’est pas
une « pièce isolée » ; nous vivons en
rapport avec le monde, nous



coexistons avec d’autres personnes :
nous sommes indépendants tout en
dépendant les uns des autres :Nous
nous aidons ou nous nous faisons
du tort. Nous sommes tous des
maillons d’une même chaîne [5].

Les vertus ont aussi ce caractère
social. Elles n’existent pas pour nous
faire briller ou pour alimenter notre
égoïsme mais, en dernière instance,
elles existent pour les autres.
Pourquoi sommes-nous très à l’aise
avec celui-ci et, peut-être, un peu
moins avec celui-là ? Probablement,
parce que il nous écoute et nous
voyons qu’il nous comprend ; il n’a
pas l’air d’être pressé, il communique
la sérénité, il ne s’impose pas ; il fait
des suggestions, est discret et pose
tout juste les questions qu’il faut.

Celui qui sait vivre en bonne entente
avec les autres, s’entendre, partager,
offrir, accueillir, donner la paix est
sur la voie de la vertu. Jésus nous



enseigne que, si certaines qualités
manquent, la vie en commun se
détériore. Et les vertus que nous
pourrions appeler vertus des
rapports mutuels constituent le
présupposé et le fondement sur
lequel nous pouvons sertir le joyau
de la charité.

Les vertus de latable

Il est très fréquent que le père et la
mère travaillent en dehors du foyer,
un phénomène qui touche de plus en
plus de catégories de personnes. Les
deux salaires sont nécessaires pour
subvenir aux besoins domestiques.
Les horaires différents et les
distances posent de sérieuses
difficultés pour que la famille se
réunisse au grand complet, surtout
dans les grandes villes.
Heureusement que les enfants
peuvent prendre leur repas de midi à
l’école ! se disent certains parents.



Il ne faut pas penser pour autant
qu’autrefois, lorsque tout le monde
pouvait se retrouver à la maison
pour le déjeuner, ces réunions
étaient toujours glorieuses : les
enfants se battaient entre eux ou se
plaignaient de ce qu’on leur servait,
les parents disputaient… C’était à peu
de chose près comme de nos jours :
sur le fond, les situations ont peu
changé. Cela dit, aujourd’hui comme
hier, il s’agit de profiter des
occasions que la vie nous fournit et
s’entraîner à transformer les
contretemps en moyens de
formation.

Combien de fois, par exemple, avons-
nous pensé à profiter des dîners ou
des déjeuners des fins de semaine
pour faire une réunion familiale ? Il
existe déjà des études dans lesquelles
les garçons et les filles soulignent que
"manger en famille" est l'activité la
plus importante pour eux.



Etre avec les gens qui nous aiment,
partager, se faire comprendre sont
des façons de socialiser, d'apprendre
à se donner aux autres. Il améliore
les relations entre les membres de la
famille, offre aux parents des
moments informels pour mieux
connaître leurs enfants et anticiper
les difficultés éventuelles.

Combien de détails d’éducation
s’apprennent autour d’une table : « Je
te serai reconnaissant d’aller
chercher le sel ». « T’es-tu lavé les
mains avant de t’asseoir à table ? » «
Redresse-toi et ne croise pas les
jambes en mangeant ». « Peux-tu
aider ton frère à mettre le couvert ou
à débarrasser la table ? » « On ne
jette pas le pain ». « Prend bien la
fourchette ». « Coupe la viande en
petits morceaux et ne parle pas la
bouche pleine ». « Il ne faut pas avoir
les yeux plus gros que le ventre, on
doit manger tout ce que l’on s’est
servi, qu’on l’aime ou non ». « Il faut



porter la soupe à la bouche et non
pas approcher la bouche de l’assiette
». « Essuie-toi les lèvres avant de
boire et ne fais pas de bruit ». « Ne
bois pas le coude sur la table ».

Quelques-unes de ces phrases
peuvent varier selon les lieux, mais
la plupart sont universelles.
Certaines peuvent sembler négatives
et il n’est pas nécessaire de les
rappeler toutes ni continuellement.
En même temps, vues en tant
qu’affirmations, elles évoquent la
considération avec laquelle nous
devons traiter les autres : de petites
choses qui révèlent la correction, la
courtoisie, l’hygiène ; des marques de
sollicitude sur des aspects qui, par
inadvertance, pourraient gêner
quelqu’un.

Dans les repas, l’on peut apprendre
des choses élémentaires : la quantité
raisonnable à se servir d’un plat,
compte tenu du nombre de convives ;



ne pas grignoter entre les repas pour
mieux apprécier ainsi les plats qui
sont proposés. D’un autre côté,
manger ensemble est plus qu’un fait
social. C’est aussi de la culture au
sens le plus noble et rigoureux du
terme.

La culture, comme un bon nombre
d’auteurs l’ont bien mis en évidence,
se rapporte au culte. Rendre à Dieu le
culte qui lui est dû fait partie de la
nature humaine, qui devient aussi
culture sous forme de rites et
d’institutions. Quelle belle façon de
rendre au Seigneur toute la gloire si
le rite des repas est précédé d’une
prière ! Si nous invoquons la
bénédiction de Dieu sur la famille et
les dons que nous allons recevoir. Si
nous remercions le Seigneur pour le
pain qui nous est offert chaque jour
et si nous prions pour ceux qui l’ont
préparé et pour ceux qui vivent dans
l’indigence.



Bénir la table est une coutume qui
aide à intérioriser le fait que Dieu est
toujours à nos côtés, à rendre grâce
pour ce que nous recevons et à
respecter tous ceux avec qui nous
vivons.

Garder le bon ton

C’est aussi à table et dans les
réunions de famille que les enfants
se préparent à la vie en société. Il est
de plus en plus clair que la devise 
tout est permis ne correspond pas à
la réalité. Une personne qui se vexe
pour un rien ou qui discute à tout
propos est un partenaire compliqué
dans le travail.

Quelqu’un qui néglige son aspect
extérieur pour accueillir le public
fait preuve de peu d’estime de lui-
même et d’autrui et n’inspire pas la
confiance, tout au moins de prime
abord. S’exprimer correctement,
savoir intervenir dans une
conversation ou attendre son tour,



apprendre à se présenter dignement,
dans l’habillement et les accessoires,
voilà quelques aspects de la vie en
société.

Plus que la mode, c’est le style qui
nous permet de rester à l’écart de la
vulgarité. Avoir du style, de la classe,
se caractérise davantage par la
sobriété et l’équilibre, par la capacité
de concilier extrêmes et contrastes
que par le suivi de la mode.

Le style fait partie de notre
personnalité. Par exemple, il est
important d’apprendre à s’habiller
selon les circonstances. Le soin ne
consiste pas tant à avoir une garde-
robe chère, de grandes marques, qu’à
porter des vêtements propres et bien
repassés.

Cela, les enfants l’apprennent et le
mettent en pratique à la maison, en
voyant comment leurs parents se
comportent toujours avec élégance et
discrétion. Assister à un repas de



gala n’est pas la même chose qu’être
avec des amis ou dans l’intimité
familiale. Ni se promener habillé
n’importe comment dans les couloirs
de la maison plutôt que de passer
une robe de chambre au saut du lit.

Les réunions familiales, y compris les
repas, permettent aux enfants de
raconter les petites aventures
survenues à l’école, et aux parents de
faire un commentaire opportun, de
rappeler un critère sur un
comportement déterminé. C’est
l’occasion de partager leurs activités
favorites, de s’enthousiasmer pour
les randonnées en montagne ou pour
l’histoire, d’introduire les enfants
dans l’art fascinant de la narration.

Il est possible de programmer des
excursions et des visites artistiques
et de dévoiler, peu à peu, certains
aspects des traditions familiales,
religieuses, patriotiques ou
culturelles. Les enfants apprennent à



parler sans hausser le ton ni crier et,
plus encore, ils s’exercent à l’art de
l’écoute et s’habituent à ne pas
interrompre le fil des conversations,
à ne pas imposer leurs points de vue
ni leurs exigences.

En famille, grâce à ces petits détails,
nous prenons soin les uns des autres.
Personne ne se présente mal habillé
ni ne mange sans un minimum de
tenue. Les mamans surtout pensent
au plat qu’aime celui qui fête son
anniversaire. Chacun passe le plat
aux autres et reste attentif à ce dont
ils ont besoin. L’un offre le pain ou
l’eau à un autre avant de se servir
lui-même. À la fin, l’action de grâce,
car la reconnaissance favorise la
concorde et celle-ci la joie et le
sourire.

Après un bon repas pris en famille,
nous sommes plus heureux, d’un
bonheur non seulement
physiologique, d’animal bien portant 



[6], mais plutôt d’avoir partagé notre
intimité avec ceux que nous aimons
le plus, et de s’être ainsi enrichis
moralement.

Tous ces comportements dont nous
venons de parler nous aident à
former notre intériorité, à nous
tourner vers Dieu et vers les autres.
La femme et l’homme mûrs sont bien
ancrés dans la réalité. C’est pourquoi
ils se contentent de ce qu’ils ont et en
profitent à fond. Ils ont appris à se
respecter eux-mêmes, à être maîtres
de leur âme et de leur corps. Ils se
comportent en toute situation avec
naturel, prudence et sens de la
mesure. Ils persévèrent avec
confiance dans l’amitié, le travail, les
objectifs qu’ils se sont fixés, parce
qu’ils sont plus capables de donner
que de recevoir. Ils ont appris à être
généreux et sortent chaque matin
comme le soleil — exultavit ut gigas
ad currendam viam, il se réjouit,
vaillant, de courir sa carrière [7]



—, avec une bonne humeur
bénéfique qui dignifie tout ce qu’elle
touche.

[1]. Cf. Lc 7, 36 suiv.

[2]. Lc 7, 44-46.

[3]. Amis de Dieu, n° 73.

[4]. 1 Co 10, 31.

[5]. Amis de Dieu, n° 76.

[6]. Cf. Chemin, n° 659.

[7]. Ps 19, 6.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/les-bonnes-
manieres/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/les-bonnes-manieres/
https://opusdei.org/fr-be/article/les-bonnes-manieres/
https://opusdei.org/fr-be/article/les-bonnes-manieres/

	Les bonnes manières

