
opusdei.org

Le recueil paulinien
dans le Nouveau
Testament

Nous publions le 3ème article
de Joseph Grifone sur saint
Paul.

02/10/2008

Les différentes Lettres

Le recueil qui nous arrivé sous le
nom et l’autorité de saint Paul
comporte 14 lettres. On peut les
classer de la manière suivante :



– 7 d’entre elles ont été composées
durant la période où Paul avait établi
le centre de sa mission à Ephèse,
entre les années 50 et 56. On les
appelle proto-pauliniennes. En elles
tous les spécialistes reconnaissent
des écrits authentiques de saint Paul
et constituent des documents
particulièrement importants pour
connaître sa pensée et sa vie. Dans
l’ordre où elles furent écrites, il s’agit
de la première lettre aux
Thessaloniciens (1Th), des deux
lettres aux Corinthiens (1-2 Co) et des
lettres aux Philippiens (Ph), à
Philémon (Phm), aux Galates (Ga) et
aux Romains (Rm).

– 6 autres lettres sont postérieures et
on les appelle, pour cela, deutéro-
pauliniennes. Depuis la plus haute
antiquité on les a attribuées à saint
Paul et, selon la tradition, elles
auraient été composées lors de la
dernière période de sa vie.
Aujourd’hui on parle à leur sujet des



documents émanent de cercles
pauliniens : soit parce que Paul a pu
se servir d’un rédacteur en lui
confiant la trame et le contenu –
comme on le faisait souvent à
l’époque –, soit parce que des
disciples auraient explicité et
développé son enseignement pour
répondre aux problèmes et besoins
de l’Église (déviations doctrinales
naissantes, organisation des
communautés chrétiennes, etc). Il
s’agit de la seconde lettre aux
Thessaloniciens (2Th), des lettres aux
Colossiens (Col) et aux Éphésiens (Ep)
et des lettres dites pastorales (car
elles s’adressent non pas à une
communauté, mais à leur pasteur) :
la lettre à Tite (Ti) et les deux lettres à
Timothée (1 et 2 Tm).

– Enfin la lettre aux Hébreux (He),
qui, bien qu’elle nous soit parvenue
dans le recueil paulinien, n’est
sûrement pas de saint Paul, comme
on le reconnaissait déjà dans



l’antiquité, même si elle est marquée
par l’enseignement de l’Apôtre.

Notons que le problème de
l’authenticité reste à ce jour encore
ouvert et les opinions varient : par
exemple, la seconde lettre aux
Thessaloniciens est considérée
authentique par une majorité de
spécialistes, alors que pour les
Pastorales c’est le contraire. Ceci dit,
dans le cas où les lettres deutero-
pauliniennees auraient été
composées dans des cercles
pauliniens, ce fait, loin de porter
atteinte à leur inspiration,
montrerait d’une manière saisissante
comme la pensée et le message de
Paul ont été assez vite acceptés,
médités et approfondis ; et – plus
important – cela mettrait en évidence
le rôle de la tradition dans le
mécanisme de transmission de la
révélation, ce qui confirmerait la
conception catholique dans ce point
fondamental de Dogmatique. Quoi



qu’il en soit, la pensée de Paul y est
très présente et on peut, à juste titre,
les considérer « pauliniennes ».

La formation du corpus paulinien

La collection des lettres dans un
unique corpus se produisit au terme
d’un long processus dont on ne
connaît pas les temps et les
modalités. Les lettres étaient lues
dans les réunions communautaires
(cf. 1 Th 5,27) où elles étaient
conservées avec vénération. On peut
penser que les destinataires les
transmettaient aux autres
communautés (cf. Col 4,16) et que les
diverses communautés avaient leur
propre collection. La seconde lettre
de Pierre atteste l’existence de ces
recueils déjà à la fin du Ier siècles (2P
3,15-16). Le Pape saint Clément (vers
95) semble connaître Rm, 1Co, Ga, Ph
et Ep ; saint Ignace d’Antioche (vers
110) cite 1Th, Rm, 1Co, Ga, Ep, Ph
Col ; de même saint Polycarpe (vers



135). Même le gnostique Marcion,
venu à Rome pour essayer de faire
reconnaître sa doctrine, accepte dans
sa «Bible» dix lettres de saint Paul.
Enfin, vers la fin du IIe siècle, la liste
des livres de la Sainte Écriture
acceptés à Rome (dite canon
Muratori, du nom de l’archiviste qui
la découvrit au XVIIIe siècle) donne
la liste complète des 13 lettres
pauliniennes (il manque seulement
He).

Le but des lettres

Le charisme de Paul était la mission
et cela était son activité principale.
Cependant, au cours de son
ministère, il se trouva amené à
maintenir une correspondance avec
les communautés chrétiennes, pour
garder les contacts, résoudre leurs
problèmes, fortifier leur foi. Par
ailleurs, à plusieurs reprises il eut à
se défendre de ceux qui non
seulement contestaient ses idées,



mais aussi son autorité d’apôtre.
Aussi les lettres de saint Paul, surtout
les proto-paulinienne, sont plutôt des
écrits de circonstance et ne se
présentent pas comme des traités ;
ceci vaut aussi pour la lettre aux
Romain dans laquelle les idées de
Paul prennent une forme plus
élaborée et suivent un plan plus
construit. Elles sont des vraies 
lettres : le style, surtout pour les
proto-pauliniennes est direct et
immédiat, la personnalité de l’auteur
se manifeste à vif et s’adresse d’une
manière spontanée et sans structure
artificielle à ses auditeurs. Dans les
lettres deutero-pauliniennes, par
contre, le style est, en général, moins
familier et moins direct : on y
discerne davantage le souci
d’exposition plus systématique et,
parfois, plus abstraite.

Cependant, Paul ne manque pas de
traiter des sujets qui dépassent le
contexte des besoins locaux. Aussi



participent elles, secondairement, du
genre littéraire des épîtres : l’on
entend par là des écrits destinés à un
publique plus général et ayant un ton
plus didactique et froid. En fait on
peut dire que Paul a créé un genre
littéraire particulier, propre à
répondre à ses besoins.

Le style

Paul écrit en grec, dans la langue 
commune (koiné) de l’Empire,
différente du grec classique : c’était
la langue parlée, aussi bien par les
gens cultivés que pour les gens du
peuple. Il est intéressant de noter
que Paul « pense en grec », à la
différence des autres auteurs du
Nouveau Testament qui, tout en
écrivant en grec, montrent de penser
en hébreu ou araméen. C’était sa
langue maternelle et cette
particularité est bien significative de
l’esprit cosmopolite et ouvert de
l’Apôtre.



Le style de Paul est très personnel et
spontané. Les images, les antithèses,
les métaphores abondent. Il écrit
avec vigueur et fougue. Bien qu’il ne
dédaigne pas, à l’occasion, les
procédés de la rhétorique classique,
Paul ne se soucie pas vraiment de la
forme : son style est parfois abrupt et
même obscur, mais doué d’une
remarquable force expressive. Avec
spontanéité, il exprime sa passion et
son indignation lorsque la foi est
menacée par les faux apôtres (Ga, 2
Co),mais aussi ses sentiments
d’affection et de tendresse (1Th, Ph),
ses inquiétudes pour les persécutions
et les difficultés que l’Église traverse
(1Th), sa force d’âme pour corriger
les déviations morales ou
doctrinales. Tout cela nous révèle
l’âme ardente de saint Paul, son désir
désintéressé de rendre service à la
communauté, et aussi sa délicatesse
d’esprit (Phm), son sens pratique, la
profondeur de sa réflexion
théologique (Rm). En fait Paul est un



grand écrivain et son style atteint
même aux sommets de la plus pure
poésie, comme lorsqu’il tisse l’éloge
de la charité (1Co 13,1-13).

Mais c’est surtout quand il parle du
Christ (ce qui, en fait, est presque
toujours le cas) que son cœur se
dilate et que son esprit s’illumine,
pour nous livrer un témoignage
vibrant qui, aujourd’hui encore,
force et séduit notre admiration. En
fait, l’épistolaire paulinien est
inséparable de la figure du Christ qui
a captivé sa vie, son cœur et sa
parole : « ce n’est plus moi qui vit, dit
il au Galates, dans l’une des lettres
les plus émouvantes de tout le
recueil, c’est le Christ qui vit en moi
» (Ga 2,20). Et, de même que sa vie
n’aurait aucun sens si elle était
séparée du Christ, son épistolaire ne
serait que des feuilles sans âme, si
d’aventure on essayait de l’imaginer
en écartant la référence au Christ.
Cette présence du Christ, qui se grave



en nous avec toute la force de
l’amour manifesté sur la Croix et
l’écho émouvant du Sermon de la
Montagne, nous apparaît d’autant
plus frappante si l’on réalise que,
lorsque Paul écrivait à ses enfants
spirituels, les Évangiles n’étaient pas
encore rédigés.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/le-recueil-
paulinien-dans-le-nouveau-testament/

(26/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/le-recueil-paulinien-dans-le-nouveau-testament/
https://opusdei.org/fr-be/article/le-recueil-paulinien-dans-le-nouveau-testament/
https://opusdei.org/fr-be/article/le-recueil-paulinien-dans-le-nouveau-testament/

	Le recueil paulinien dans le Nouveau Testament

