
opusdei.org

Le Pape François au
Conseil de l'Europe

Après son discours au
Parlement européen, le Pape
François s'est adressé au
Conseil de l'Europe. Son
discours a été, là aussi, reçu
avec une "standing ovation".

26/11/2014

DISCOURS DU PAPE FRANÇOIS

AU CONSEIL DE L'EUROPE

Strasbourg

Mardi 25 novembre 2014



source : vatican.va

Monsieur le Secrétaire Général,

Madame la Présidente,

Excellences, Mesdames et Messieurs,

Je suis heureux de pouvoir prendre
la parole en cette Assemblée qui voit
réunie une représentation
significative de l'Assemblée
Parlementaire du Conseil de
l'Europe, les Représentants des pays
membres, les Juges de la Cour
Européenne des Droits de l'Homme,
et aussi les diverses Institutions qui
composent le Conseil de l'Europe. De
fait, presque toute l'Europe est
présente en cette enceinte, avec ses
peuples, ses langues, ses expressions
culturelles et religieuses, qui
constituent la richesse de ce
continent. Je suis particulièrement
reconnaissant à Monsieur le
Secrétaire général du Conseil de
l'Europe, Monsieur Thorbjørn

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html


Jagland, pour la courtoise invitation
et pour les aimables paroles de
bienvenue qu'il m'a adressées. Je
salue Madame Anne Brasseur,
Présidente de l'Assemblée
parlementaire, ainsi que les
représentants des diverses
institutions qui composent le Conseil
de l'Europe. Je vous remercie tous de
tout cœur pour l'engagement que
vous prodiguez et pour la
contribution que vous offrez à la
paix en Europe, par la promotion de
la démocratie, des droits humains et
de l'État de droit.

Dans l'intention de ses Pères
fondateurs, le Conseil de l'Europe,
qui célèbre cette année son 65ème

anniversaire, répondait à une
tension vers un idéal d'unité qui, à
plusieurs reprises, a animé la vie du
continent depuis l'antiquité.
Cependant, au cours des siècles, des
poussées particularistes ont souvent
prévalu, caractérisées par la



succession de diverses volontés
hégémoniques. Qu'il suffise de
penser que dix ans avant ce 5 mai
1949, où a été signé à Londres le
Traité qui a institué le Conseil de
l'Europe, commençait le plus cruel et
le plus déchirant conflit dont ces
terres se souviennent et dont les
divisions se sont poursuivies pendant
de longues années, alors que ce
qu'on a appelé le rideau de fer
coupait en deux le continent de la
Mer Baltique au Golfe de Trieste. Le
projet des Pères fondateurs était de
reconstruire l'Europe dans un esprit
de service mutuel, qui aujourd'hui
encore, dans un monde plus enclin à
revendiquer qu'à servir, doit
constituer la clef de voûte de la
mission du Conseil de l'Europe, en
faveur de la paix, de la liberté et de
la dignité humaine.

D'autre part, la voie privilégiée vers
la paix - pour éviter que ce qui est
arrivé durant les deux guerres



mondiales du siècle dernier ne se
répète -, c'est de reconnaître dans
l'autre non un ennemi à combattre,
mais un frère à accueillir. Il s'agit
d'un processus continu, qu'on ne
peut jamais considérer pleinement
achevé. C'est justement l'intuition
qu'ont eue les Pères fondateurs, qui
ont compris que la paix était un bien
à conquérir continuellement, et
qu'elle exigeait une vigilance
absolue. Ils étaient conscients que les
guerres s'alimentent dans le but de
prendre possession des espaces, de
figer les processus qui progressent et
de chercher à les arrêter ; par contre,
ils recherchaient la paix qui peut
s'obtenir seulement par l'attitude
constante d'initier des processus et
de les poursuivre.De cette manière,
ils affirmaient la volonté de
cheminer en murissant dans le
temps, parce que c'est justement le
temps qui gouverne les espaces, les
éclaire et les transforme en une
chaîne continue de croissance, sans



voies de retour. C'est pourquoi,
construire la paix demande de
privilégier les actions qui génèrent
de nouveaux dynamismes dans la
société et impliquent d'autres
personnes et d'autres groupes qui les
développeront, jusqu'à ce qu'ils
portent du fruit dans des événements
historiques importants [1].

Pour cela, ils ont créé cet Organisme
stable. Le bienheureux Paul VI,
quelques années après, eut à
rappeler que « les institutions mêmes
qui, sur le plan juridique et dans le
concert des nations, ont pour rôle - et
ont le mérite - de proclamer et de
conserver la paix, n'atteignent le but
prévu que si elles sont
continuellement à l'œuvre, si elles
savent à chaque instant engendrer la
paix, faire la paix »[2]. Un chemin
constant d'humanisation est
nécessaire, de sorte qu'« il ne suffit
pas de contenir les guerres, de
suspendre les luttes, (…) une paix

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftn1
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_fr.htm
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftn2


imposée ne suffit pas, non plus
qu'une paix utilitaire et provisoire; il
faut tendre vers une paix aimée,
libre, fraternelle, et donc fondée sur
la réconciliation des esprits »[3].
C'est-à-dire poursuivre les processus
sans anxiété mais certainement avec
des convictions claires et avec
ténacité.

Pour conquérir le bien de la paix, il
faut avant tout y éduquer, en
éloignant une culture du conflit qui
vise à la peur de l'autre, à la
marginalisation de celui qui pense ou
vit de manière différente. Il est vrai
que le conflit ne peut être ignoré ou
dissimulé, il doit être assumé. Mais si
nous y restons bloqués, nous perdons
la perspective, les horizons se
limitent et la réalité elle-même
demeure fragmentée. Quand nous
nous arrêtons à la situation
conflictuelle, nous perdons le sens de
l'unité profonde de la réalité[4], nous
arrêtons l'histoire et nous tombons

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftn3
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftn4


dans les usures internes des
contradictions stériles.

Malheureusement, la paix est encore
trop souvent blessée. Elle l'est dans
de nombreuses parties du monde, où
font rage des conflits de diverses
sortes. Elle l'est aussi ici en Europe,
où des tensions ne cessent pas. Que
de douleur et combien de morts
encore sur ce continent, qui aspire à
la paix, mais pourtant retombe
facilement dans les tentations
d'autrefois ! Pour cela, l'œuvre du
Conseil de l'Europe dans la recherche
d'une solution politique aux crises en
cours est importante et
encourageante.

Mais la paix est aussi mise à
l'épreuve par d'autres formes de
conflit, tels que le terrorisme
religieux et international, qui nourrit
un profond mépris pour la vie
humaine et fauche sans
discernement des victimes



innocentes. Ce phénomène est
malheureusement très souvent
alimenté par un trafic d'armes en
toute tranquillité. L'Église considère
que « la course aux armements est
une plaie extrêmement grave de
l'humanité et lèse les pauvres d'une
manière intolérable »[5]. La paix est
violée aussi par le trafic des êtres
humains, qui est le nouvel esclavage
de notre temps et qui transforme les
personnes en marchandises
d'échange, privant les victimes de
toute dignité. Assez souvent, nous
notons également comment ces
phénomènes sont liés entre eux. Le
Conseil de l'Europe, à travers ses
Commissions et ses Groupes
d'Experts, exerce un rôle important
et significatif dans le combat contre
ces formes d'inhumanité.

Cependant, la paix n'est pas la simple
absence de guerres, de conflits et de
tensions. Dans la vision chrétienne,
elle est, en même temps, don de Dieu

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftn5


et fruit de l'action libre et
raisonnable de l'homme qui entend
poursuivre le bien commun dans la
vérité et dans l'amour. « Cet ordre
rationnel et moral s'appuie
précisément sur la décision de la
conscience des êtres humains à la
recherche de l'harmonie dans leurs
rapports réciproques, dans le respect
de la justice pour tous»[6].

Comment donc poursuivre l'objectif
ambitieux de la paix ?

Le chemin choisi par le Conseil de
l'Europe est avant tout celui de la
promotion des droits humains,
auxquels est lié le développement de
la démocratie et de l'État de droit.
C'est un travail particulièrement
précieux, avec d'importantes
implications éthiques et sociales,
puisque d'une juste conception de
ces termes et d'une réflexion
constante sur eux dépendent le
développement de nos sociétés, leur

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftn6


cohabitation pacifique et leur avenir.
Cette recherche est l'une des plus
grandes contributions que l'Europe a
offerte et offre encore au monde
entier.

C'est pourquoi, en cette enceinte, je
ressens le devoir de rappeler
l'importance de l'apport et de la
responsabilité de l'Europe dans le
développement culturel de
l'humanité. Je voudrais le faire en
partant d'une image que j'emprunte
à un poète italien du XXème siècle,
Clemente Rebora, qui, dans l'une de
ses poésies, décrit un peuplier, avec
ses branches élevées vers le ciel et
agitées par le vent, son tronc solide et
ferme, ainsi que ses racines
profondes qui s'enfoncent dans la
terre[7]. En un certain sens, nous
pouvons penser à l'Europe à la
lumière de cette image.

Au cours de son histoire, elle a
toujours tendu vers le haut, vers des

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftn7


objectifs nouveaux et ambitieux,
animée par un désir insatiable de
connaissance, de développement, de
progrès, de paix et d'unité. Mais
l'élévation de la pensée, de la culture,
des découvertes scientifiques est
possible seulement à cause de la
solidité du tronc et de la profondeur
des racines qui l'alimentent. Si les
racines se perdent, lentement le
tronc se vide et meurt et les branches
– autrefois vigoureuses et droites – se
plient vers la terre et tombent. Ici, se
trouve peut-être l'un des paradoxes
les plus incompréhensibles pour une
mentalité scientifique qui s'isole :
pour marcher vers l'avenir, il faut le
passé, de profondes racines sont
nécessaires et il faut aussi le courage
de ne pas se cacher face au présent et
à ses défis. Il faut de la mémoire, du
courage, une utopie saine et
humaine.

D'autre part – fait observer Rebora –
« le tronc s'enfonce là où il y a



davantage de vrai »[8]. Les racines
s'aliment de la vérité, qui constitue la
nourriture, la sève vitale de
n'importe quelle société qui désire
être vraiment libre, humaine et
solidaire. En outre, la vérité fait appel
à la conscience, qui est irréductible
aux conditionnements, et pour cela
est capable de connaître sa propre
dignité et de s'ouvrir à l'absolu, en
devenant source des choix
fondamentaux guidés par la
recherche du bien pour les autres et
pour soi et lieu d'une liberté
responsable[9].

Il faut en suite garder bien présent à
l'esprit que sans cette recherche de la
vérité, chacun devient la mesure de
soi-même et de son propre agir,
ouvrant la voie à l'affirmation
subjective des droits, de sorte qu'à la
conception de droit humain, qui a en
soi une portée universelle, se
substitue l'idée de droit
individualiste. Cela conduit à être

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftn8
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftn9


foncièrement insouciant des autres
et à favoriser la globalisation de
l'indifférence qui naît de l'égoïsme,
fruit d'une conception de l'homme
incapable d'accueillir la vérité et de
vivre une authentique dimension
sociale.

Un tel individualisme rend
humainement pauvre et
culturellement stérile, parce qu'il
rompt de fait les racines fécondes sur
lesquelles se greffe l'arbre. De
l'individualisme indifférent naît le
culte de l'opulence, auquel
correspond la culture de déchet dans
laquelle nous sommes immergés.
Nous avons, de fait, trop de choses,
qui souvent ne servent pas, mais
nous ne sommes plus en mesure de
construire d'authentiques relations
humaines, empreintes de vérité et de
respect mutuel. Ainsi, aujourd'hui
nous avons devant les yeux l'image
d'une Europe blessée, à cause des
nombreuses épreuves du passé, mais



aussi à cause des crises actuelles,
qu'elle ne semble plus capable
d'affronter avec la vitalité et l'énergie
d'autrefois. Une Europe un peu
fatiguée, pessimiste, qui se sent
assiégée par les nouveautés
provenant d'autres continents.

À l'Europe, nous pouvons demander :
où est ta vigueur ? Où est cette
tension vers un idéal qui a animé ton
histoire et l'a rendue grande? Où est
ton esprit d'entreprise et de
curiosité ? Où est ta soif de vérité,
que jusqu'à présent tu as
communiquée au monde avec
passion ?

De la réponse à ces questions,
dépendra l'avenir du continent.
D'autre part – pour revenir à l'image
de Rebora – un tronc sans racines
peut continuer d'avoir une
apparence de vie, mais à l'intérieur il
se vide et meurt. L'Europe doit
réfléchir pour savoir si son immense



patrimoine humain, artistique,
technique, social, politique,
économique et religieux est un
simple héritage de musée du passé,
ou bien si elle est encore capable
d'inspirer la culture et d'ouvrir ses
trésors à l'humanité entière. Dans la
réponse à cette interrogation, le
Conseil de l'Europe avec ses
institutions a un rôle de première
importance.

Je pense particulièrement au rôle de
la Cour Européenne des Droits de
l'Homme, qui constitue en quelque
sorte la ''conscience'' de l'Europe pour
le respect des droits humains. Je
souhaite que cette conscience
murisse toujours plus, non par un
simple consensus entre les parties,
mais comme fruit de la tension vers
ces racines profondes, qui
constituent les fondements sur
lesquels les Pères fondateurs de
l'Europe contemporaine ont choisi de
construire.



Avec les racines – qu'il faut chercher,
trouver et maintenir vivantes par
l'exercice quotidien de la mémoire,
puisqu'elles constituent le
patrimoine génétique de l'Europe – il
y a les défis actuels du continent qui
nous obligent à une créativité
continue, pour que ces racines soient
fécondes aujourd'hui et se projettent
vers des utopies de l'avenir. Je me
permets d'en mentionner seulement
deux : le défi de la multipolarité et le
défi de la transversalité.

L'histoire de l'Europe peut nous
amener à concevoir celle-ci
naïvement comme une bipolarité, ou
tout au plus comme une tripolarité
(pensons à l'antique conception :
Rome – Byzance – Moscou), et à nous
mouvoir à l'intérieur de ce schéma,
fruit de réductionnismes
géopolitiques hégémoniques, dans
l'interprétation du présent et dans la
projection vers l'utopie de l'avenir.



Aujourd'hui, les choses ne se
présentent pas ainsi et nous pouvons
légitimement parler d'une Europe
multipolaire. Les tensions – aussi
bien celles qui construisent que
celles qui détruisent – se produisent
entre de multiples pôles culturels,
religieux et politiques. L'Europe
aujourd'hui affronte le défi de
«globaliser» mais de manière
originale cette multipolarité. Les
cultures ne s'identifient pas
nécessairement avec les pays :
certains d'entre eux ont diverses
cultures et certaines cultures
s'expriment dans divers pays. Il en
est de même des expressions
politiques, religieuses et associatives.

Globaliser de manière originale – je
souligne cela : de manière originale –
la multipolarité comporte le défi
d'une harmonie constructive, libérée
d'hégémonies qui, bien qu'elles
semblent pragmatiquement faciliter
le chemin, finissent par détruire



l'originalité culturelle et religieuse
des peuples.

Parler de la multipolarité
européenne signifie parler de
peuples qui naissent, croissent et se
projettent vers l'avenir. La tâche de
globaliser la multipolarité de
l'Europe, nous ne pouvons pas
l'imaginer avec l'image de la sphère –
dans laquelle tout est égal et
ordonné, mais qui en définitive est
réductrice puisque chaque point est
équidistant du centre – mais plutôt
avec celle du polyèdre, où l'unité
harmonique du tout conserve la
particularité de chacune des parties.
Aujourd'hui, l'Europe est
multipolaire dans ses relations et ses
tensions ; on ne peut ni penser ni
construire l'Europe sans assumer à
fond cette réalité multipolaire.

L'autre défi que je voudrais
mentionner est la transversalité. Je
pars d'une expérience personnelle :



dans les rencontres avec les
politiciens de divers pays de
l'Europe, j'ai pu remarquer que les
politiciens jeunes affrontent la
réalité avec une perspective
différente par rapport à leurs
collègues plus adultes. Ils disent
peut-être des choses apparemment
similaires, mais l'approche est
différente. Les paroles sont
semblables, mais la musique est
différente. Cela s'observe chez les
jeunes politiciens des divers partis.
Cette donnée empirique indique une
réalité de l'Europe contemporaine
que l'on ne peut ignorer sur le
chemin de la consolidation
continentale et de sa projection
future : tenir compte de cette 
transversalité qui se retrouve dans
tous les domaines. Cela ne peut se
faire sans recourir au dialogue,
même inter-générationnel. Si nous
voulions définir aujourd'hui le
continent, nous devrions parler
d'une Europe en dialogue, qui fait en



sorte que la transversalité d'opinions
et de réflexions soit au service des
peuples unis dans l'harmonie.

Emprunter ce chemin de
communication transversale
comporte non seulement une
empathie générationnelle mais aussi
une méthodologie historique de
croissance. Dans le monde politique
actuel de l'Europe, le dialogue
uniquement interne aux organismes
(politiques, religieux, culturels) de sa
propre appartenance se révèle
stérile. L'histoire aujourd'hui
demande pour la rencontre, la
capacité de sortir des structures qui «
contiennent » sa propre identité afin
de la rendre plus forte et plus
féconde dans la confrontation
fraternelle de la transversalité. Une
Europe qui dialogue seulement entre
ses groupes d'appartenance fermés
reste à mi-chemin ; on a besoin de
l'esprit de jeunesse qui accepte le
défi de la transversalité.



Dans cette perspective, j'accueille
positivement la volonté du Conseil de
l'Europe d'investir dans le dialogue
inter-culturel, y compris dans sa
dimension religieuse, par les 
Rencontres sur la dimension
religieuse du dialogue interculturel. Il
s'agit d'une occasion propice pour un
échange ouvert, respectueux et
enrichissant entre personnes et
groupes de diverses origine, tradition
ethnique, linguistique et religieuse,
dans un esprit de compréhension et
de respect mutuel.

Ces rencontres semblent
particulièrement importantes dans le
contexte actuel multiculturel,
multipolaire, à la recherche de son
propre visage pour conjuguer avec
sagesse l'identité européenne formée
à travers les siècles avec les instances
provenant des autres peuples qui se
manifestent à présent sur le
continent.



C'est dans cette logique qu'il faut
comprendre l'apport que le 
christianisme peut fournir
aujourd'hui au développement
culturel et social européen dans le
cadre d'une relation correcte entre
religion et société. Dans la vision
chrétienne, raison et foi, religion et
société sont appelées à s'éclairer
réciproquement, en se soutenant
mutuellement et, si nécessaire, en se
purifiant les unes les autres des
extrémismes idéologiques dans
lesquelles elles peuvent tomber. La
société européenne tout entière ne
peut que tirer profit d'un lien
renouvelé entre les deux domaines,
soit pour faire face à un
fondamentalisme religieux qui est
surtout ennemi de Dieu, soit pour
remédier à une raison « réduite »,
qui ne fait pas honneur à l'homme.

Les thèmes d'actualité, dans lesquels
je suis convaincu qu'il peut y avoir
un enrichissement mutuel, où l'Église



catholique – particulièrement à
travers le Conseil des Conférences
Épiscopales d'Europe (CCEE) – peut
collaborer avec le Conseil de l'Europe
et offrir une contribution
fondamentale, sont très nombreux.
Avant tout, à la lumière de tout ce
que je viens de dire, il y a le domaine
d'une réflexion éthique sur les droits
humains, sur lesquels votre
Organisation est souvent appelée à se
pencher. Je pense particulièrement
aux thèmes liés à la protection de la
vie humaine, questions délicates qui
ont besoin d'être soumises à un
examen attentif, qui tienne compte
de la vérité de tout l'être humain,
sans se limiter à des domaines
spécifiques médicaux, scientifiques
ou juridiques.

De même, ils sont nombreux, les
défis du monde contemporains qui
requièrent une étude et un
engagement commun, à commencer
par l'accueil des migrants, qui



ontbesoin d'abord et avant tout de
l'essentiel pour vivre, mais
principalement que leur dignité de
personnes soit reconnue. Il y a
ensuite le grave problème du travail,
surtout en ce qui concerne les
niveaux élevés de chômage des
jeunes dans beaucoup de pays – une
vraie hypothèque pour l'avenir –
mais aussi pour la question de la
dignité du travail.

Je souhaite vivement que s'instaure
une nouvelle collaboration sociale et
économique, affranchie de
conditionnements idéologiques, qui
sache faire face au monde globalisé,
en maintenant vivant ce sens de
solidarité et de charité réciproques
qui a tant caractérisé le visage de
l'Europe grâce à l'action généreuse
de centaines d'hommes et de femmes
– dont certains sont considérés saints
par l'Église catholique – qui, au cours
des siècles, se sont dépensés pour
développer le continent, tant à



travers l'activité d'entreprise qu'à
travers des œuvres éducatives,
d'assistance et de promotion
humaine. Surtout ces dernières
représentent un point de référence
important pour les nombreux
pauvres qui vivent en Europe.
Combien il y en a dans nos rues ! Ils
demandent non seulement le pain
pour survivre, ce qui est le plus
élémentaire des droits, mais ils
demandent aussi à redécouvrir la
valeur de leur propre vie, que la
pauvreté tend à faire oublier, et à
retrouver la dignité conférée par le
travail.

Enfin, parmi les thèmes qui
sollicitent notre réflexion et notre
collaboration, il y a la protection de
l'environnement, de notre bien-
aimée Terre qui est la grande
ressource que Dieu nous a donnée et
qui est à notre disposition non pour
être défigurée, exploitée et avilie,
mais pour que nous puissions y vivre



avec dignité, en jouissant de son
immense beauté.

Monsieur le Secrétaire, Madame la
Présidente, Excellences, Mesdames et
Messieurs,

Le bienheureux Paul VI a défini
l'Église « experte en humanité »[10].
Dans le monde, à l'imitation du
Christ, malgré les péchés de ses
enfants, elle ne cherche rien d'autre
que de servir et de rendre
témoignage à la vérité[11]. Rien
d'autre que cet esprit ne nous guide
dans le soutien du chemin de
l'humanité.

Avec cette disposition d'esprit, le
Saint-Siège entend continuer sa
propre collaboration avec le Conseil
de l'Europe, qui revêt aujourd'hui un
rôle fondamental pour forger la
mentalité des futures générations
d'Européens. Il s'agit d'effectuer
ensemble une réflexion dans tous les
domaines, afin que s'instaure une

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_fr.htm
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftn10
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftn11


sorte de « nouvelle agorà », dans
laquelle chaque instance civile et
religieuse puisse librement se
confronter avec les autres, même
dans la séparation des domaines et
dans la diversité des positions,
animée exclusivement par le désir de
vérité et par celui d'édifier le bien
commun. La culture, en effet, naît
toujours de la rencontre réciproque,
destinée à stimuler la richesse
intellectuelle et la créativité de ceux
qui y prennent part ; et cela, outre le
fait que c'est la réalisation du bien,
cela est beauté. Je souhaite que
l'Europe, en redécouvrant son
patrimoine historique et la
profondeur de ses racines, en
assumant sa vivante multipolarité et
le phénomène de la transversalité en
dialogue, retrouve cette jeunesse
d'esprit qui l'a rendue féconde et
grande.

Merci !



[1] Cf. Evangelii gaudium, n. 223

[2] Paul VI, Message pour la VIIIe

Journée Mondiale de la Paix, 8
décembre 1974.

[3] Ibid.

[4] Cf. Evangelii gaudium, n. 226.

[5] Catéchisme de l'Église Catholique,
n. 2329 et Gaudium et spes n. 81.

[6] Jean-Paul II, Message pour la XVe

Journée Mondiale de la Paix, 8
décembre 1981, n. 4.

[7] "Vibra nel vento con tutte le sue
foglie / il pioppo severo; / spasima
l'aria in tutte le sue doglie / nell'ansia
del pensiero: / dal tronco in rami per
fronde si esprime / tutte al ciel tese
con raccolte cime: / fermo rimane il
tronco del mistero, / e il tronco
s'inabissa ov'è più vero", Il pioppo in :

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Le_temps_est_sup%C3%A9rieur_%C3%A0_l%E2%80%99espace
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Le_temps_est_sup%C3%A9rieur_%C3%A0_l%E2%80%99espace
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19741208_viii-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19741208_viii-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19741208_viii-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19741208_viii-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19741208_viii-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19741208_viii-world-day-for-peace_fr.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftnref4
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A9_pr%C3%A9vaut_sur_le_conflit
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A9_pr%C3%A9vaut_sur_le_conflit
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19811208_xv-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19811208_xv-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19811208_xv-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19811208_xv-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19811208_xv-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19811208_xv-world-day-for-peace_fr.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftnref7


Canti dell'Infermità, ed. Vanni
Scheiwiller, Milano 1957, 32.

[8] Ibid.

[9] Cf. Jean-Paul II, Discours à
l'Assemblée Parlementaire du Conseil
de l'Europe, Strasbourg, 8 octobre
1988, n. 4.

[10] Lett. Enc. Populorum progressio,
n. 13.

[11] Cf. ibid.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-be/article/le-pape-

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881008_european-council_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881008_european-council_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881008_european-council_fr.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_fr.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-consiglio-europa.html#_ftnref11
https://opusdei.org/fr-be/article/le-pape-francois-au-conseil-de-leurope/
https://opusdei.org/fr-be/article/le-pape-francois-au-conseil-de-leurope/


francois-au-conseil-de-leurope/
(21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/le-pape-francois-au-conseil-de-leurope/

	Le Pape François au Conseil de l'Europe

