
opusdei.org

Le Grand Inconnu

‘Le grand inconnu’ est une
homélie de saint Josémaria dite
le 25 mai 1969, en la fête de
Pentecôte et publiée dans le
recueil ‘Quand le Christ passe.’

27/05/2023

Le Grand Inconnu

Les Actes des Apôtres, rapportant les
événements du jour de la Pentecôte,
où le Saint-Esprit descendit sur les
disciples de Notre Seigneur sous la
forme de langues de feu, nous font
assister à la grande manifestation de



la puissance de Dieu, par laquelle
l'Eglise entreprend son chemin au
milieu des nations. La victoire que le
Christ, par son obéissance, par son
immolation sur la Croix et par sa
Résurrection, avait obtenue sur la
mort et sur le péché, se révéla alors
dans toutes sa clarté divine.

Les disciples, déjà témoins de la
gloire du Ressuscité, éprouvèrent la
force du Saint-Esprit: leur
intelligence et leur cœur s'ouvrirent
à une lumière nouvelle. Ils avaient
suivi le Christ et avaient accueilli
avec foi son enseignement, mais ils
ne parvenaient pas toujours à en
comprendre pleinement le sens; il
fallait que vînt l'Esprit de vérité, qui
leur ferait comprendre toute chose.
Ils savaient qu'en Jésus seulement ils
pouvaient trouver les paroles de vie
éternelle, et ils étaient disposés à Le
suivre et à donner leur vie pour Lui,
mais ils étaient faibles et, quand vint
l'heure de l'épreuve, ils s'enfuirent et



Le laissèrent seul. Le jour de la
Pentecôte, tout cela change. Le Saint-
Esprit, qui est l'esprit de force, les a
affermis, les a rendus surs et
audacieux. La parole des Apôtres
retentit, énergique et vibrante, dans
les rues et sur les places de
Jérusalem.

Les hommes et les femmes qui, venus
des régions les plus diverses,
peuplent la ville en ces jours-là,
écoutent émerveillés. Parthes, Mèdes
et Elamites, habitants de
Mésopotamie, de Judée et de
Cappadoce, du Pont et d'Asie, de
Phrygie et de Pamphylie, d'Egypte et
de cette partie de la Lybie qui est
proche de Cyrène, Romains en séjour
ici, Juifs et prosélytes, Crétois et
Arabes, nous les entendons publier
dans notre langue les merveilles de
Dieu. Les prodiges qui s'opèrent sous
leurs yeux les poussent à être
attentifs à la prédication apostolique.
Le Saint-Esprit lui-même, qui agissait



sur les disciples du Seigneur, toucha
aussi leur cœur et les amena à la foi.

Saint Luc nous raconte que, après
que saint Pierre eut proclamé la
Résurrection du Christ, beaucoup de
ceux qui l'entouraient
s'approchèrent et lui demandèrent:
Frère, que devons-nous faire ?
L'Apôtre leur répondit: Repentez-
vous, et que chacun de vous se fasse
baptiser au nom de Jésus-Christ pour
la rémission de ses péchés, et vous
recevrez alors le don du Saint-Esprit.
Le texte sacré se termine en nous
disant que près de trois mille
personnes s'incorporèrent à l'Eglise
ce jour-là.

La venue solennelle de l'Esprit, le
jour de la Pentecôte, ne fut pas un
événement isolé. Il n'y a
pratiquement aucune page des Actes
des Apôtres qui ne parle de Lui et de
l'action par laquelle Il guide, dirige et
anime la vie et les œuvres de la



communauté chrétienne primitive.
C'est Lui qui inspire la prédication de
saint Pierre, qui confirme les
disciples dans leur foi, qui scelle par
sa présence l'appel lance aux païens,
qui envoie Saul et Barnabé vers des
terres lointaines pour ouvrir de
nouveaux chemins, en répandant
l'enseignement de Jésus. En un mot,
sa présence et son action dominent
toute chose.

Cette réalité profonde que le texte de
la Sainte Ecriture nous fait connaître
n'est pas un souvenir du passé, un
âge d'or de l'Eglise qui appartiendrait
désormais à l'histoire. C'est aussi,
par-delà les misères et les péchés de
chacun d'entre nous, la réalité de
l'Eglise d'aujourd'hui et de l'Eglise de
tous les temps. je prierai le Père,
annonça le Seigneur à ses disciples,
et Il vous donnera un autre Paraclet,
pour être avec vous à jamais. Jésus a
tenu ses promesses. Il est ressuscité,
Il est monté aux cieux et, en union



avec le Père Eternel, Il nous envoie le
Saint-Esprit pour qu'Il nous sanctifie
et nous donne la vie.

La force et la puissance de Dieu
illuminent la face de la terre. Le
Saint-Esprit continue d'assister
l'Eglise du Christ pour qu'elle soit,
toujours et en tout, le signe dressé
face aux nations qui annonce à
l'humanité la bienveillance et
l'amour de Dieu. Pour grandes que
soient nos limitations, nous pouvons
regarder le ciel avec confiance et
nous sentir pleins de joie : Dieu nous
aime et nous délivre de nos péchés.
La présence et l'action du Saint-
Esprit dans l'Eglise sont le gage et
l'anticipation du bonheur éternel, de
cette joie et de cette paix que Dieu
nous offre.

Tout comme ces hommes qui
s'approchèrent de saint Pierre le jour
de la Pentecôte, nous aussi, nous
avons été baptisés. Par le baptême,



Dieu Notre Père a pris possession de
notre vie, nous a incorporés à celle
du Christ et nous a envoyé le Saint-
Esprit. Le Seigneur, nous dit la Sainte
Ecriture, nous a sauvés par le bain de
la régénération et de la rénovation
en l'Esprit Saint. Et cet Esprit, Il l'a
répandu sur nous à profusion, par
Jésus-Christ notre Sauveur, afin que,
justifiés par la grâce du Christ, nous
obtenions en espérance l'héritage de
la vie éternelle.

L'expérience de notre faiblesse et de
nos erreurs, le résultat peu édifiant
que peut produire le spectacle
douloureux de la petitesse et même
de la mesquinerie de ceux qui
s'appellent chrétiens, l'échec
apparent ou la déviation de certaines
entreprises apostoliques, tout cela,
résultat du péché et de la limitation
humaine, peut constituer une
épreuve humaine, peut constituer
une épreuve pour notre foi et
infiltrer en nous la tentation et le



doute: où sont la force et la puissance
de Dieu ? C'est le moment de réagir,
de vivre notre espérance avec
davantage de pureté et d'énergie et,
par conséquent, de faire en sorte que
notre fidélité soit plus forte.

Permettez-moi de vous raconter un
fait que j'ai vécu il y a de nombreuses
années. Un homme bon, mais sans
foi, me dit un jour en me montrant
une mappemonde: Regarde, du nord
au sud et de l'est à l'ouest. Que veux-
tu que je regarde ? lui demandai-je. Il
me répondit: L'échec du Christ. Tant
de siècles pour essayer de faire
entrer sa doctrine dans la vie des
hommes, et vois le résultat. Cela me
remplit tout d'abord de tristesse. Il
est en effet très douloureux de
constater que nombreux sont ceux
qui ne connaissent pas encore le
Seigneur et que, parmi ceux qui Le
connaissent, nombreux sont ceux qui
vivent comme s'ils ne Le
connaissaient pas.



Mais cette impression ne dura qu'un
instant, et fit place à l'amour et à la
reconnaissance, parce que Jésus a
voulu que chacun coopère librement
à son oeuvre rédemptrice. Il n'a pas
échoué: sa doctrine et sa vie
continuent de féconder le monde. La
rédemption qu'Il a réalisée est
suffisante et surabondante.

Dieu ne veut pas d'esclaves. Il veut
des fils et Il respecte notre liberté.
L'oeuvre de salut continue et nous y
participons. Le Christ veut, selon les
dures paroles de saint Paul, que nous
complétions en notre chair, en notre
vie, ce qui manque à sa passion, pro
corpore eius, quod est Ecclesia, pour
son corps, qui est l'Eglise.

Cela vaut la peine de risquer sa vie,
de se donner pleinement pour
répondre à l'amour et à la confiance
que Dieu met en nous. Cela vaut la
peine, avant tout, de nous décider à
prendre au sérieux notre foi



chrétienne. Quand nous récitons le
Credo, nous proclamons notre foi en
Dieu le Père tout Puissant, en son Fils
Jésus-Christ, qui est mort et
ressuscité, en l'Esprit Saint, Seigneur
et auteur de la vie. Nous confessons
que l'Eglise, une, sainte, catholique et
apostolique est le corps du Christ,
animé par le Saint-Esprit. Nous nous
réjouissons de la rémission des
péchés et de l'espérance de la
résurrection à venir. Mais ces vérités
pénètrent elles jusqu'au fond de
notre cœur ou bien restent-elles sur
nos lèvres ? Le message divin de
victoire, de joie et de paix de la
Pentecôte, doit être le fondement
inébranlable de la façon de penser,
de réagir et de vivre de tout chrétien.

Non est abbreviata manus Domini.
Le bras de Dieu ne s'est pas
raccourci. Dieu n'est pas moins
puissant aujourd'hui qu'en d'autres
époques, et son amour pour les
hommes n'en est pas moins véritable.



Notre foi nous apprend que la
création tout entière, le mouvement
de la terre et des astres, les actions
droites des créatures de l'histoire, en
un mot tout vient de Dieu et se dirige
vers Lui.

L'action du Saint-Esprit peut passer
inaperçue, parce que Dieu ne nous
fait pas connaître ses plans et parce
que le péché de l'homme voile et
obscurcit les dons divins. Mais la foi
nous rappelle que le Seigneur agit
continuellement. C'est Lui qui nous a
créés et qui nous maintient en vie.
C'est Lui qui, par sa grâce, conduit la
création tout entière à la liberté de la
gloire des enfants de Dieu.

C'est pourquoi la tradition chrétienne
a résumé l'attitude que nous devons
adopter envers le Saint-Esprit en un
seul mot: docilité. C'est-à-dire, être
sensibles à ce que l'Esprit divin
réalise autour de nous et en nous,
aux charismes qu'Il distribue, aux



mouvements et aux institutions qu'Il
suscite, aux résolutions et aux
décisions qu'Il fait naître en notre
cœur. Le Saint-Esprit accomplit dans
le monde les œuvres de Dieu. Il est,
comme le dit l'hymne liturgique,
dispensateur des grâces, lumière des
cœurs, hôte de l'âme, repos dans le
travail, réconfort dans les larmes.
Sans son aide, rien ne subsiste dans
l'homme qui ne soit péché, car c'est
Lui qui lave les souillures, guérit les
blessures, incendie les froideurs,
redresse les erreurs et conduit les
hommes au port du salut et de la joie
éternelle.

Mais notre foi en l'Esprit Saint doit
être pleine et totale. Ce n'est pas une
vague croyance en sa présence dans
le monde, mais l'acceptation
reconnaissante des signes et des
réalités auxquels Il a voulu rattacher
sa force de façon spéciale. Quand
viendra l'Esprit de vérité, annonce
Jésus, Il me glorifiera, car c'est de



mon bien qu'Il prendra pour vous en
faire part. Le Saint-Esprit est l'Esprit
envoyé par le Christ pour réaliser en
nous la sanctification qu'Il a méritée
pour nous sur la terre.

Sans foi en Jésus-Christ, en sa
doctrine, en ses sacrements et en son
Eglise, il ne peut y avoir de foi en
l'Esprit Saint. C'est être incohérent
avec la foi chrétienne et ne pas croire
vraiment en l'Esprit Saint que de ne
pas aimer l'Eglise, de n'avoir pas
confiance en elle, de se complaire à
ne mettre en lumière que les
imperfections et les limitations de
ceux qui la représentent, de la juger
de l'extérieur, sans être capable de se
considérer comme son fils. Et j'en
viens à considérer combien l'action
du Paraclet doit être
extraordinairement importante et
abondante lorsque le prêtre
renouvelle le sacrifice du Calvaire au
cours de la célébration de la Sainte
Messe sur nos autels.



Les chrétiens portent les grands
trésors de la grâce en des vases
d'argile; Dieu a confié ses dons à la
liberté humaine, fragile et faible et,
même si, sans aucun doute, la force
du Seigneur nous assiste, notre
commodité, notre concupiscence et
notre orgueil la repoussent parfois et
nous amènent à pécher. Voilà plus
d'un quart de siècle qu'en récitant le
Credo et en affirmant ma foi en la
divinité de l'Eglise, une, sainte,
catholique et apostolique, j'ajoute
souvent: “ malgré les malgré . Quand
il m'arrive de commenter cette
coutume personnelle, si quelqu'un
me demande à quoi le veux faire
allusion, le lui réponds: à tes péchés
et aux miens.

Tout cela est vrai mais ne permet en
aucune façon de juger l'Eglise selon
des vues humaines, sans foi
théologale, en ne voyant seulement
que les plus ou moins grandes
qualités de certains ecclésiastiques



ou de certains chrétiens. Agir de la
sorte, c'est rester à la surface des
choses. Ce qui est le plus important
dans l'Eglise, ce n'est pas de voir
comment les hommes répondent,
mais de voir ce que Dieu fait.
L'Eglise, c'est le Christ présent parmi
nous; Dieu qui vient à l'humanité
pour la sauver, en nous appelant par
sa révélation, en nous sanctifiant par
sa grâce, en nous soutenant de son
aide constante dans les petits et les
grands combats de notre vie
quotidienne.

Il peut nous arriver de nous méfier
des hommes et, en tout cas, chacun
d'entre nous a l'obligation de se
méfier personnellement de soi-même
et de couronner ses journées par un
mea culpa, par un acte de contrition
profond et sincère. Mais nous
n'avons pas le droit de douter de
Dieu. Et douter de l'Eglise, de son
origine divine, de l'efficacité
salvatrice de sa prédication et de ses



sacrements, c'est douter de Dieu lui-
même, c'est ne pas croire pleinement
en la réalité de la venue du Saint-
Esprit.

Avant que Jésus fût crucifie, écrit
saint Jean Chrysostome, il n'y avait
pas de réconciliation. Et tant qu'il n'y
eut pas de réconciliation, le Saint-
Esprit ne fut pas envoyé... L'absence
du Saint-Esprit était une preuve de la
colère divine. Maintenant que tu vois
qu'Il est envoyé en plénitude, ne
doute pas de la réconciliation. Mais si
quelqu'un demandait où se trouve
maintenant le Saint-Esprit, l'on
pourrait parler de sa présence quand
se produisaient les miracles, quand
les morts ressuscitaient et quand les
lépreux étaient guéris. Comment
savoir qu'Il est vraiment présent
maintenant? Ne vous inquiétez pas.
je vais vous démontrer que le Saint-
Esprit est maintenant aussi parmi
nous...



Si le Saint-Esprit n'existait pas, nous
ne pourrions pas dire: Seigneur
Jésus, car personne ne peut invoquer
Jésus en tant que Seigneur, si ce n'est
par l'Esprit Saint (1 Co 12, 3). Si le
Saint-Esprit n'existait pas, nous ne
pourrions pas prier avec confiance.
En effet, quand nous prions, nous
disons: Notre Père qui es aux cieux
(Mt 6, 9). Si le Saint-Esprit n'existait
pas, nous ne pourrions pas appeler
Dieu notre Père. Comment le savons-
nous ? Parce que l'Apôtre nous
l'apprend: Et la preuve que vous êtes
des fils, c'est que Dieu a envoyé dans
nos cœurs l'Esprit de son Fils qui crie
— Abba, Père (Ga 4, 6).

Par conséquent, lorsque tu invoques
Dieu le Père, souviens-toi que c'est
l'action du Saint-Esprit en ton âme
qui t'a inspire cette prière. Si le Saint-
Esprit n'était pas présent, l'Eglise
n'existerait pas. Mais si l'Eglise existe,
il est certain que le Saint-Esprit ne
fait pas défaut.



Par delà les faiblesses et les
limitations humaines, l'Eglise, j'y
insiste, est le signe et, en quelque
sorte, le sacrement universel de la
présence de Dieu dans le monde, au
sens strict, selon lequel l'essence des
sept sacrements de la Nouvelle
Alliance a été définie de façon
dogmatique. Être chrétien, c'est avoir
été régénéré par Dieu et envoyé
annoncer aux hommes le salut. Si
notre foi était forte et vivante et si
nous faisions connaître le Christ avec
audace, nous verrions se produire
sous nos yeux des miracles
semblables à ceux de l'époque
apostolique.

Car, aujourd'hui aussi des aveugles,
qui avaient perdu la capacité de
regarder vers le ciel et de contempler
les merveilles de Dieu, recouvrent la
vue; des boiteux et des paralytiques,
prisonniers de leurs passions et dont
le coeur ne savait plus aimer,
recouvrent la liberté; des sourds, qui



ne voulaient rien savoir de Dieu,
entendent à nouveau; des muets, qui
avaient la langue liée et se refusaient
à confesser leurs défaites, arrivent à
parler; des morts, en qui le péché
avait détruit la vie, ressuscitent.
Nous vérifions, une fois de plus, que
la parole de Dieu est vivante et
efficace, et plus incisive qu'aucun
glaive à deux tranchants, et tout
comme les premiers chrétiens, nous
nous remplissons de joie en voyant la
force du Saint-Esprit et son action sur
l'intelligence et sur la volonté de ses
créatures.

Tous les événements de la vie, ceux
de chaque existence particulière et,
d'une certaine façon, ceux des grands
moments de l'histoire,
m'apparaissent comme autant
d'appels que Dieu lance aux hommes,
pour qu'ils affrontent la vérité, et
comme autant d'occasions données
aux chrétiens pour annoncer en
parole et en acte, et avec l'aide de la



grâce, l'Esprit auquel ils
appartiennent.

Chaque génération de chrétiens doit
racheter, doit sanctifier son temps;
elle doit, pour cela, comprendre et
partager les aspirations des autres
hommes, ses égaux, afin de leur
apprendre, en usant du don des
langues, comment ils doivent
répondre à l'action du Saint-Esprit, à
l'effusion permanente des richesses
du Cœur divin. C'est à nous,
chrétiens, qu'il incombe d'annoncer,
en ces jours et à ce monde dont nous
faisons partie et dans lequel nous
vivons, ce message, aussi vieux que
toujours nouveau, de l'Evangile.

Il n'est pas vrai que toutes les
personnes de notre époque, en
général et en bloc, soient
hermétiques ou demeurent
indifférentes à ce que la foi
chrétienne enseigne sur le destin et
sur l'être de l'homme; il n'est pas vrai



que tous les hommes de ce temps
s'occupent seulement des choses de
la terre et se désintéressent du ciel.
Certes, les idéologies fermées ne
manquent pas; les personnes qui les
soutiennent, non plus. Pourtant
notre époque connaît aussi de grands
desseins et des attitudes mesquines,
des actes héroïques et des lâchetés,
des enthousiasmes et des
découragements; des gens qui rêvent
d'un monde nouveau, plus juste et
Plus humain, et d'autres qui, peut-
être déçus par l'échec de leurs
premiers idéaux, se réfugient dans la
quête égoïste de leur tranquillité
personnelle ou demeurent plongés
dans l'erreur.

C'est à tous ces hommes et à toutes
ces femmes, où qu'ils se trouvent, en
leurs moments d'exaltation ou en
leurs crises et défaites, que nous
devons faire parvenir le message
solennel et net de saint Pierre
pendant les jours qui suivirent la



Pentecôte: Jésus est la pierre
angulaire, le Rédempteur, le tout de
notre vie, parce que hors de Lui il n'y
a pas sous le ciel d'autre nom donné
aux hommes, par lequel il nous faille
être sauvés.

Je dirai que, parmi les dons du Saint-
Esprit, il en est un dont les chrétiens
ont spécialement besoin: le don de
sagesse qui, en nous faisant
connaître Dieu et jouir de Dieu, nous
rend capables de juger sans erreur
les situations et les choses de cette
vie. Si nous étions conséquents avec
notre foi, en regardant autour de
nous, en contemplant le spectacle de
l'histoire et du monde, nous
ressentirions en notre cœur ces
sentiments de Jésus: A la vue des
foules Il en eut pitié, car ces gens
étaient las et prostrés comme des
brebis qui n'ont pas de berger.

Non pas que le chrétien ne se rende
compte de tout ce qu'il y a de bon



dans l'humanité, qu'il n'apprécie les
joies pures, qu'il ne participe aux
désirs et aux idéaux terrestres. Il
ressent, au contraire, tout cela du
plus profond de son âme, et il le
partage et le vit avec une intensité
spéciale, parce qu'il connaît mieux
que quiconque les profondeurs de
l'esprit humain.

La foi chrétienne ne rapetisse pas le
cœur ni ne limite les nobles élans de
l'âme, puisqu'elle les amplifie, en
révélant le sens véritable et le plus
authentique: nous ne sommes pas
voués à n'importe quel bonheur,
parce que nous avons été appelés à
pénétrer dans l'intimité divine, à
connaître et à aimer Dieu le Père,
Dieu le Fils et Dieu le Saint-Esprit et,
à travers la Trinité et l'Unité de Dieu,
tous les anges et tous les hommes.
Audace vraiment incroyable, si elle
n'avait pour fondement le décret
salutaire de Dieu le Père, si elle
n'avait été confirmée par le sang du



Christ et réaffirmée et rendue
possible par l'action permanente du
Saint-Esprit.

Nous devons vivre de la foi, croître
dans la foi, jusqu'à ce que l'on puisse
dire de chacun d'entre nous, de
chaque chrétien, ce qu'un des grands
docteurs de l'Eglise orientale écrivait
il y a des siècles: de même que les
corps transparents et brillants
resplendissent et irradient la lumière
quand les frappent les rayons de
lumière, ainsi les âmes guidées et
éclairées par le Saint-Esprit
deviennent elles aussi spirituelles et
portent aux autres la lumière de la
grâce. Du Saint-Esprit proviennent la
connaissance des choses futures,
l'intelligence des mystères, la
compréhension des vérités cachées,
la distribution des dons, la
citoyenneté céleste, la conversation
avec les anges. De Lui proviennent la
joie qui ne connaît pas de fin, la
persévérance en Dieu, la



ressemblance avec Dieu et ce que
l'on peut s'imaginer de plus
merveilleux: devenir Dieu.

La conscience de la grandeur de la
dignité humaine — éminente et
ineffable lorsque la grâce fait de
nous des enfants de Dieu —, unie à
l'humilité, forme un tout dans le
chrétien, car ce ne sont pas nos
forces qui nous sauvent ou qui nous
donnent la vie, mais la faveur divine.
Il ne faut jamais oublier cette vérité,
faute de quoi notre divinisation se
corromprait pour ne plus être que
présomption, orgueil; tôt ou tard,
devant l'expérience de notre misère
et notre faiblesse personnelle, elle
finirait par s'effondrer.

Oserai-je dire: je suis saint?, se
demandait saint Augustin. Si je disais
saint, en tant que sanctificateur
n'ayant besoin de personne pour se
sanctifier, je serais un orgueilleux et
un menteur. Mais si par saint nous



entendons celui qui est sanctifié,
d'après ce qu'on lit dans le Lévitique:
soyez saints parce que moi, Dieu, je
suis saint; alors le corps du Christ
l'est aussi jusqu'au dernier homme
installé aux confins de la terre et,
avec sa Tête et sous sa Tête, qu'il dise
avec audace: je suis saint.

Aimez la Troisième Personne de la
Sainte Trinité, écoutez dans l'intimité
de votre ère les motions divines, qui
sont autant d'encouragements et de
reproches. Que la lumière qui se
répand en votre âme éclaire aussi
votre chemin sur la terre; et le Dieu
de l'espérance vous comblera de
paix, pour que cette espérance
augmente sans cesse en vous par la
vertu du Saint-Esprit.

Vivre selon le Saint-Esprit, c'est vivre
de foi, d'espérance et de charité; c'est
laisser Dieu prendre possession de
nous et changer radicalement notre
coeur pour le faire à sa mesure. Une



vie chrétienne mûre, profonde et
forte ne s'improvise pas; elle est le
fruit de la croissance en nous de la
grâce de Dieu. L'état de la
communauté chrétienne des
premiers temps nous est décrit dans
les Actes des Apôtres en une phrase
brève mais pleine de sens: Ils se
montraient assidus à l'enseignement
des apôtres, fidèles à la communion
fraternelle, à la fraction du pain et
aux prières.

Voilà comment vécurent les premiers
chrétiens et comment nous devons
vivre. La méditation de la doctrine
de la foi jusqu'à la faire nôtre, la
rencontre avec le Christ dans
l'Eucharistie, le dialogue personnel
— c'est-à-dire une prière sans
anonymat — face à face avec Dieu,
doivent constituer la substance
ultime de notre conduite. Si cela
venait à manquer, que resterait-il ?
Peut-être une réflexion savante, une
activité plus ou moins intense, des



dévotions et des pratiques de piété.
Mais nullement une existence
chrétienne véritable, car il y
manquerait l'incorporation au Christ,
la participation réelle et vécue à
l'œuvre du salut.

Cette doctrine s'applique à n'importe
quel chrétien, parce que nous
sommes tous également appelés à la
sainteté. Il n'y a pas de chrétiens de
deuxième catégorie, obligés à mettre
en pratique un Evangile au rabais.
Nous avons tous reçu le même
baptême et, s'il est vrai qu'il existe
une grande diversité de charismes et
de situations humaines, il n'y a qu'un
seul et même Esprit, qui distribue les
dons divins, une même foi, une
même espérance et une même
charité.

Nous pouvons par conséquent nous
appliquer cette question de l'Apôtre:
Ne savez-vous pas que vous êtes un
temple de Dieu, et que l'Esprit de



Dieu habite en vous ?, et la recevoir
comme une invitation à entretenir
des rapports plus personnels et plus
directs avec Dieu. Le Paraclet est
malheureusement pour certains
chrétiens le Grand Inconnu: un nom
que l'on prononce, mais qui n'est pas
Quelqu'un, une des trois Personnes
du Dieu unique, avec laquelle on
parle et dont on vit.

Nous devons, au contraire, Le traiter
avec une simplicité habituelle et avec
confiance, comme l'Eglise nous
apprend à le faire dans la liturgie.
Nous connaîtrons alors davantage
Notre Seigneur et, en même temps,
nous nous rendrons plus pleinement
compte du don immense dont nous
sommes bénéficiaires en nous
appelant chrétiens. Nous mesurerons
toute la grandeur et toute la vérité de
cette divinisation, de cette
participation à la vie divine, à
laquelle je faisais allusion il y a un
instant.



Car le Saint-Esprit n'est pas un artiste
qui dessine en nous la substance
divine comme si elle lui était
étrangère; ce n'est pas ainsi qu'Il
nous conduit à la ressemblance
divine; mais Lui-même, qui est Dieu
et procède de Dieu, s'imprime dans le
coeur de qui le reçoit comme le
cachet sur la cire et, de cette façon,
en se communiquant Lui-même et
par ressemblance, Il rétablit la
nature en accord avec la beauté du
modèle divin et rend à l'homme
l'image de Dieu.

En vue de concrétiser, ne serait-ce
que de façon très générale, un style
de vie qui nous pousse à fréquenter
le Saint-Esprit et, avec Lui, le Père et
le Fils, et à entrer en rapports
familiers avec le Paraclet, nous
pouvons nous arrêter à trois réalités
fondamentales: docilité (j'y insiste),
vie de prière, union à la Croix.



Docilité, tout d'abord, parce que c'est
le Saint-Esprit qui, par ses
inspirations, imprime un ton
surnaturel à nos pensées, à nos
désirs et à nos actes. C'est Lui qui
nous pousse à adhérer à la doctrine
du Christ et à l'assimiler en
profondeur. C'est Lui qui nous
éclaire, nous rend conscients de
notre vocation personnelle et nous
donne la force de réaliser tout ce que
Dieu attend de nous. Si nous sommes
dociles au Saint-Esprit, l'image du
Christ se formera sans cesse
davantage en nous et nous nous
approcherons ainsi chaque jour
davantage de Dieu le Père. Tous ceux
qu'anime l'Esprit de Dieu sont fils de
Dieu.

Si nous nous laissons guider par ce
principe de vie présent en nous
qu'est le Saint-Esprit, notre vie
spirituelle se développera et nous
nous abandonnerons dans les mains
de Dieu notre Père avec la



spontanéité et la confiance d'un
enfant qui se jette dans les bras de
son père. Si vous ne retournez à l'état
des enfants, vous ne pourrez entrer
dans le Royaume des Cieux, a dit le
Seigneur. C'est le vieux chemin
intérieur de l'enfance, toujours
actuel, et qui ne procède ni de la
mièvrerie ni d'un manque de
qualités humaines, mais d'une
maturité surnaturelle qui nous fait
approfondir les merveilles de
l'amour divin, reconnaître notre
petitesse et identifier pleinement
notre volonté à celle de Dieu.

En deuxième lieu, vie de prière,
parce que le don, l'obéissance et la
bonté du chrétien naissent de
l'amour et s'orientent vers l'amour.
Et l'amour conduit à la
fréquentation, à la conversation et à
l'amitié. La vie chrétienne requiert
un dialogue constant avec le Dieu Un
et Trine, et c'est à cette intimité que
nous conduit le Saint-Esprit. Qui



donc chez les hommes connaît les
secrets de l'homme, sinon l'esprit de
l'homme qui est en lui? De même,
nul ne connaît les secrets de Dieu,
sinon l'Esprit de Dieu. Si nous
sommes en rapport constant avec le
Saint-Esprit, nous deviendrons
également spirituels, nous nous
sentirons frères du Christ et enfants
de Dieu, de ce Dieu que nous
n'hésiterons pas à invoquer comme
notre propre Père.

Habituons-nous à fréquenter le
Saint-Esprit, car c'est Lui qui doit
nous sanctifier; à avoir confiance en
Lui, à Lui demander son aide, et à Le
sentir près de nous. Notre pauvre
coeur s'agrandira peu à peu, nous
aurons davantage envie d'aimer Dieu
et, pour Lui, toutes les créatures. Et
la vision finale de l'Apocalypse se
reproduira alors dans notre vie:
l'Esprit et l'Epouse, le Saint-Esprit et
l'Eglise — et chaque chrétien
s'adressent à Jésus, au Christ, et Lui



demandent de venir et d'être avec
nous pour toujours.

Union à la Croix enfin, parce que,
dans la vie du Christ, le Calvaire a
précédé la Résurrection et la
Pentecôte. Le même processus doit se
reproduire dans la vie de chaque
chrétien: nous sommes, nous dit
saint Paul, cohéritiers du Christ,
puisque nous souffrons avec Lui
pour être aussi glorifies avec Lui. Le
Saint-Esprit est le fruit de la Croix, du
don total à Dieu, de la recherche
exclusive de sa gloire et du
renoncement absolu à nous-mêmes.

Ce n'est que lorsque l'homme, fidèle
à sa grâce, se décide à mettre la Croix
au centre de son âme, en se reniant
soi-même par amour de Dieu,
lorsqu'il est réellement libéré de
l'égoïsme et de toute fausse sécurité
humaine, c'est-à-dire quand il vit
vraiment de la foi, c'est alors, et alors
seulement, qu'il reçoit en sa



plénitude le grand feu, la grande
lumière et la grande consolation du
Saint-Esprit.

C'est à ce moment aussi que l'âme se
remplit de cette paix et de cette
liberté que le Christ nous a gagnées
et que la grâce du Saint-Esprit nous
communique. Le fruit de l'Esprit est
charité, joie, paix, longanimité,
patience, bonté, douceur, foi,
modestie, continence, chasteté. Et où
est l'Esprit du Seigneur, là est la
liberté

Au milieu des limitations
inséparables de notre condition
présente, car, d'une certaine façon, le
pêche continue d'habiter en nous, le
chrétien perçoit avec une clarté
nouvelle toute la richesse de sa
filiation divine, quand il se sent
entièrement libre parce qu'il
travaille aux choses de son Père,
quand sa joie se fait continuelle



parce que rien ne peut détruire son
espérance.

Ceci se produit aussi, et en même
temps, quand il est à même
d'admirer toutes les beautés et les
merveilles de la terre, d'en apprécier
toute la richesse et toute la honte,
d'aimer avec toute la loyauté et toute
la pureté dont est capable le cœur
humain. Quand sa douleur devant le
péché ne dégénère pas en un geste
amer, désespéré ou hautain, car la
componction et la connaissance de la
faiblesse humaine le conduisent à
s'identifier de nouveau à la soif
rédemptrice du Christ et à ressentir
plus profondément sa solidarité avec
tous les hommes. Quand, enfin, le
chrétien éprouve en lui-même, avec
certitude, la force du Saint-Esprit, de
telle sorte que ses chutes
personnelles ne l'abattent pas, mais
sont plutôt une invitation à
recommencer et à continuer d'être
un témoin fidèle du Christ à tous les



carrefours de la terre, malgré ses
misères personnelles qui, dans ces
cas, sont en général des fautes
légères, qui troublent à peine l'âme;
et, même si elles sont graves, le
simple fait d'accourir avec
componction au Sacrement de la
Pénitence nous redonne la paix de
Dieu et fait de nous, à nouveau, de
bons témoins de ses miséricordes.

Telle est, résumée, la richesse de la
foi, qui parvient à peine à s'exprimer
par de pauvres paroles humaines;
telle est la vie du chrétien, s'il se
laisse guider par le Saint-Esprit. C'est
pourquoi je ne puis terminer
autrement qu'en faisant mienne la
demande exprimée par un des
chants liturgiques de la fête de la
Pentecôte, qui est comme un écho de
la prière sans fin de l'Eglise tout
entière: Viens, Esprit Créateur, visiter
les âmes de tes fidèles; emplis de la
grâce d'en haut les cœurs que tu as
créés. Fais-nous connaître le Père, et



révèle-nous le Fils, fais-nous toujours
croire en Toi, Esprit qui procèdes de
l'un et de l'autre.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/le-grand-
inconnu/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/le-grand-inconnu/
https://opusdei.org/fr-be/article/le-grand-inconnu/
https://opusdei.org/fr-be/article/le-grand-inconnu/

	Le Grand Inconnu

