
opusdei.org

L'âme et l'esprit
justes

Maturité, convictions fermes,
éducation de la volonté et
largeur de vue : des qualités
que Jésus veut former chez ses
disciples.

11/03/2015

Saint Luc raconte que Jésus, après
avoir convoqué les Douze, leur
donna puissance et pouvoir sur
tous les démons, et sur les
maladies pour les guérir. Et il les
envoya proclamer le Royaume de
Dieu et faire des guérisons [1]. Son



cœur souhaite que son message de
salut parvienne au plus tôt aux 
brebis perdues de la maison
d'Israël [2]. Connaissant les siens —
leur zèle mais aussi leur
inexpérience et leur peu de
formation —, il a le souci de les
instruire. Il ne veut pas les envoyer
en mission sans avoir affermi leur foi
et leur droiture d'intention, sans leur
avoir donné des exemples concrets
sur les vertus qu'ils doivent exercer,
ni leur avoir dit comment ils devront
agir dans les différentes situations.
Des enseignements pleins de sens
surnaturel mais aussi de bon sens
sortiront de ses lèvres divines : Ne
prenez rien pour la route, ni bâton,
ni besace, ni pain, ni argent ;
n'ayez pas non plus chacun deux
tuniques. En quelque maison que
vous entriez, demeurez-y, et partez
de là. Quant à ceux qui ne vous
accueilleront pas, sortez de cette
ville et secouez la poussière de vos
pieds, en témoignage contre eux.



[3] Quelque temps plus tard, les
disciples seront de retour, tout
heureux, et se rassembleront autour
du Maître pour lui faire part de leurs
périples apostoliques, des miracles
opérés par leurs mains et des
conversions dont ils ont été témoins.

Or, Jésus sait que cet enthousiasme
ne suffit pas, tout comme les propos
qu'Il leur a adressés en cette
occasion. C'est pourquoi il ne
manque aucune occasion de les
former, par sa parole et par ses actes.
Peu à peu, il grave dans leur âme les
idées force qui leur permettront de
bien agir compte tenu des
circonstances. Ainsi, lors de la
multiplication des pains, il leur
apprend à avoir l'esprit d'initiative et
à faire confiance à la générosité
divine [4] ; d'autres fois, il leur
explique le sens de la vie chrétienne,
inséparable de la croix qui est la
porte pour ouvrir la gloire du ciel [5].
Il corrige énergiquement Jacques et



Jean lorsque, poussés par un faux
zèle, ils veulent détruire un village
samaritain [6].

Jésus sait que les apôtres, tout
comme ceux qui le suivront le long
des siècles, passeront par des
moments difficiles ; que leur foi sera
mise à l'épreuve et qu'ils devront
affronter des milieux difficiles. S'ils
ne devront jamais avoir peur — il
sera avec eux pour toujours jusqu'à
la fin du monde [7] — il n'en doivent
pas moins être prévenus contre les
embûches, intérieures et extérieures,
qui les attendent. Ils pourront ainsi
les surmonter et en aider d'autres à
venir à bout des obstacles.

L'âme et l'esprit justes

De nos jours aussi les disciples du
Christ sont appelés à revêtir les
armes de lumière [8], à développer
leurs vertus et à demander ses dons
à l'Esprit Saint, afin d'être capables
d'évoluer dans le monde avec naturel



et aisance, de discerner ce que Dieu
attend d'eux à chaque instant et de
réaliser dans leur vie l'ambition que
saint Josémaria souhaitait au lecteur
de Chemin : Je ne te dirai rien de
nouveau. Je vais remuer tes souvenir,
en faire surgir quelque pensée qui te
frappe, pour que ta vie s'améliore, et
que tu t'engages dans des chemins de
prière et d'Amour, et que tu finisses
par avoir l'âme et l'esprit justes [9].

Actuellement, l'expression « l'âme et
l'esprit justes » est peut-être ambiguë
pour certains, car elle peut évoquer
quelque chose qui s'imposerait à la
conscience de l'extérieur, ou bien
une obéissance aveugle, se limitant à
l'exécution matérielle d'un ordre…
C'est aux antipodes des
enseignements et de l'exemple du
Seigneur, qui agissait avec liberté
intérieure. C'est pourquoi il faisait
parfois des gestes absolument
inattendus. Ainsi, au cours de la
Dernière Cène, avant la fête de la



Pâque, Jésus, sachant que son
heure était venue de passer de ce
monde vers le Père, ayant aimé les
siens qui étaient dans le monde, les
aima jusqu'à la fin. Au cours d'un
repas […], il se lève de table,
dépose ses vêtements, et prenant
un linge, il s'en ceignit. Puis il met
de l'eau dans un bassin et il
commença à laver les pieds des
disciples [10]. Si les persécuteurs du
Seigneur avaient été témoins de cette
manière d'agir, ils auraient peut-être
pensé que son geste était déplacé ou
théâtral. Un manque de justesse
d'âme, en définitive, car où a-t-on vu
qu'un maître s'abaisse de cette
façon ? Or, par son exemple le
Seigneur nous montre que nous
devons avoir l'équilibre et la mesure
en tout…, sauf en Amour [11].

Qui a l'âme et l'esprit justes dispose
de repères fermes pour agir en
chrétien dans les différentes
circonstances de sa vie. Cette justesse



est la norme pour reconnaître la
vérité. C'est pourquoi saint Josémaria
affirme que l'esprit juste signifie être 
capables de discerner, sûrs dans la foi,
généreux dans la charité, rendus aptes
par l'amour de la vérité et par le désir
de servir, pour offrir à ceux qui nous
entourent un dialogue de lumière,
d'amour [12]. Posséder de bons
critères d'action permet de se
surpasser, d'être plus libre, plus
apostolique, plus apte à se donner
pour de bon. Ce n'est pas en vain que
le mot « critère » se rapporte au
verbe grec krineo, séparer, cribler :
séparer le bon grain de la paille ;
distinguer, garder ce qui est bon et
jeter ce qui est mauvais. En
définitive, avoir un jugement sûr,
une vie intérieure, un bon
discernement et se comporter
sagement.

Les jeunes en particulier ressentent
le besoin de connaître la différence
entre ce qui est juste et ce qui ne l'est



pas. Devant les propositions d'une
fausse liberté, d'un comportement
peu clair ou peu exemplaire, ils
voudraient avoir un sain esprit
critique qui les aide à faire avec
authenticité les choix les plus
opportuns. En définitive, ils
souhaitent avoir l'âme et l'esprit
justes, parce que le jugement suppose
de la maturité, des convictions fermes,
une connaissance suffisante de la
doctrine, un esprit plein de
délicatesse, l'éducation de la volonté
[13].

Le chrétien qui, jour après jour, se
forme un jugement sain, cherche
l'unité de vie. Chacun édifie sa
sanctification en avançant pas à pas
vers le bien, sans tomber dans
l'indécision ou l'irrésolution. Ainsi
une loi intérieure s'établit
progressivement, un jugement
intime, ce qui est l'objectif de
l'accompagnement spirituel. Dès lors,
il n'est pas surprenant de voir saint



Josémaria affirmer que la finalité de
la direction spirituelle est
précisément de former des
personnes au jugement sain [14].

L'efficacité de l'exemple

Le travail de formation requiert
patience, effort et, surtout, prière et
affection. La vie chrétienne d'un
grand nombre, et avec elle leur
bonheur, dépend aussi de la sainteté
de ceux qui sont à leurs côtés et de
leur capacité d'être vraiment
exemplaires, de vivre ce qu'ils
prêchent et de chercher à grandir
dans les vertus qu'ils enseignent. Il
n'est pas facile de former des
personnes au jugement sûr si l'on ne
commence pas par soi-même. Âme
d'apôtre ; toi d'abord. […] Pourvu —
dit saint Paul — qu'après avoir prêché
les autres, je ne sois pas moi-même
réprouvé [15].

Celui qui a la mission de former doit,
surtout, frayer un chemin aux autres.



Il ne peut pas se contenter de se faire
entendre, car il a été appelé pour
être un exemple vivant d'amitié, de
droiture, de sincérité, de loyauté,
d'ardeur au travail, de joie. Les
vertus humaines sont le fondement
des vertus surnaturelles et
permettent de mettre celles-ci en
pratique plus parfaitement. Celui qui
s'efforce de les vivre finit par
devenir, peut-être sans le chercher,
un point de repère, un ami à qui il est
possible de se fier, car il tient sa
parole et est disponible lorsque
quelqu'un a besoin de lui.

Ceci dit, l'essentiel est que sa foi et sa
proximité de Dieu percent à travers
sa vie et ses propos, en toute
circonstance. Le chrétien doit se
montrer authentique, véridique,
sincère dans tous ses actes. Sa
conduite doit refléter un esprit : celui
du Christ [16]. Par sa foi, exprimée
dans ses œuvres, il suscite autour de
lui le désir de la sainteté et place



spontanément les autres face à Jésus,
de sorte qu'ils puissent répondre à
son amour.

Foi et vision surnaturelle, mais aussi
beaucoup de réalisme, de bon sens et
de compréhension. La formation
humaine n'est pas un aspect
secondaire sur le chemin de la
sainteté. La vie intérieure et la
maturité humaine sont liées entre
elles : il faut former des personnes
qui puissent et veuillent se sanctifier
et non pas des saints « mous comme
un meringue » qui se brisent dès
qu'ils rencontrent des difficultés
dans leur vie. C'est pourquoi il est
fondamental de traiter nos amis avec
loyauté, en les corrigeant lorsque
cela est nécessaire. Le saint-père a
rappelé récemment la grande
importance de « la correction
fraternelle en vue du salut éternel ».
Et d'ajouter : « Il est donc très utile
d'aider et de se laisser aider à jeter
un regard vrai sur soi-même pour



améliorer sa propre vie et marcher
avec plus de rectitude sur la voie du
Seigneur. Nous avons toujours
besoin d'un regard qui aime et
corrige, qui connaît et reconnaît, qui
discerne et pardonne (cf. Lc 22, 61),
comme Dieu l'a fait et le fait avec
chacun de nous. [17] »

Vérité et charité

Parfois, la tentation de se taire par
crainte d'offenser peut être forte.

Tu ne veux jamais aller au fond de la
vérité, dit saint Josémaria ; à la suite
de quoi il propose une liste de
prétextes : Tantôt par courtoisie ; le
plus souvent, pour éviter de passer un
mauvais quart d'heure ; parfois, pour
ne pas le faire passer à d'autres. Et,
toujours, par lâcheté Ainsi, avec cette
peur d'approfondir, tu ne deviendras
jamais un homme à l'esprit juste [18].
Il en coûte de corriger. Cependant, il
est indispensable pour le bien de
quelqu'un de lui dire les choses



clairement autant de fois qu'il le faut,
vivant selon la vérité et dans la
charité [19]. En parlant de la
nécessité d'être toujours sincère,
saint Josémaria proposait souvent
l'exemple de quelqu'un qui va chez le
médecin et qui tait ou dissimule les
symptômes de sa maladie : un
comportement imprudent. Or, il
serait encore pire que le médecin
refuse de prescrire au malade les
médicaments opportuns, sous
prétexte de lui épargner le mauvais
moment qu'il passerait en les
prenant. La tâche de formation
requiert confiance mutuelle,
prudence et force d'âme. Celui qui
forme doit être clair, sans
brusquerie, et celui qui écoute doit
accueillir avec reconnaissance les
conseils reçus, manifester avec
simplicité ses difficultés, conscient
que tout est pour son bien.

Lorsque Benoît XVI s'adresse aux
jeunes, il les encourage à aspirer à



des idéaux élevés : « J'espère que
parmi ceux d'entre vous qui
m'écoutent aujourd'hui, se trouvent
des futurs saints du vingt-et-unième
siècle. […] Quand je vous invite à
devenir des saints, je vous demande
de ne pas vous contenter de la
seconde place. Je vous demande de
ne pas poursuivre un but limité en
ignorant tous les autres. L'argent
permet d'être généreux et de faire du
bien dans le monde, mais à lui seul, il
ne suffit pas à nous rendre heureux. 
[20]

Le pape poursuivait en expliquant
que beaucoup cherchent le bonheur
là où il ne se trouve pas. Ils sont
désorientés. Cependant, la clé du
bonheur est simple : « Le vrai
bonheur se trouve en Dieu. Nous
devons avoir le courage de mettre
nos espérances les plus profondes en
Dieu seul, non pas dans l'argent, dans
la carrière, dans les succès de ce
monde, ou dans nos relations avec



d'autres personnes, mais en Dieu. Lui
seul peut satisfaire les exigences
profondes de nos cœurs. [21] »

C'est ce dernier critère qui donne son
sens à la vie de chaque homme : la
sagesse du cœur — don de Dieu —
qui, à partir de la foi, conduit à la
communion avec le Seigneur et
permet à l'homme de discerner le
sens et la valeur des différentes
situations de sa vie. Accompagner
vers ce but quelqu'un qui souhaite
suivre de près Jésus-Christ signifie
l'aider à mûrir, à faire grandir sa
liberté et sa capacité d'aimer.

[1]. Lc 9, 1-2.

[2]. Mt 10, 6.

[3]. Lc 9, 3-5.

[4]. Cf. Lc 9, 13-17.



[5]. Cf. Lc 9, 23.

[6]. Cf. Lc 9, 51-55.

[7]. Mt 28, 20.

[8]. Rm 13, 12.

[9]. Chemin, « Au lecteur ».

[10]. Jn 13, 1-2. 4-5.

[11]. Chemin, n° 427.

[12]. Saint Josémaria, Lettre 24
octobre 1965, n° 75.

[13]. Entretiens, n° 93.

[14]. Cf. ibid.

[15]. Chemin, n° 930.

[16]. Amis de Dieu, n° 141.

[17]. Benoît XVI, Message pour le
Carême 2012, 3 novembre 2011, n° 1.

[18]. Chemin, n° 33.



[19]. Ep 4, 15.

[20]. Benoît XVI, Allocution aux élèves
du Collège universitaire Sainte Marie
de Twickenham, 17 septembre 2010.

[21]. Ibid.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/lame-et-lesprit-
justes/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/lame-et-lesprit-justes/
https://opusdei.org/fr-be/article/lame-et-lesprit-justes/
https://opusdei.org/fr-be/article/lame-et-lesprit-justes/

	L'âme et l'esprit justes

