
opusdei.org

La signification
théologico-
spirituelle de
Chemin. Article du
bienheureux Alvaro
del Portillo

« L’existence chrétienne d’êtres
en chair et os, plongés dans les
circonstances concrètes de leur
quotidien en ce monde
imprègne toutes les pages de
Chemin ». C’est ainsi que
s’exprimait le bienheureux
Alvaro del Portillo à l’occasion
de la parution du 3.000.000 ème
exemplaire de cet ouvrage.



11/10/2014

Voici la pensée du bienheureux Alvaro
del Portillo, à l’occasion de la
publication du 3.000.000 ème
exemplaire de Chemin, lorsque saint
Josémaria était encore un serviteur de
Dieu en procès de canonisation.

Après le départ au Ciel du Serviteur
de Dieu Josémaria Escriva de
Balaguer, j’ai eu le privilège de lire et
d’ajouter des notes, comme il m’avait
expressément demandé de le faire, à
ses Cahiers Intimes. Il s’agit de huit
cahiers de notes manuscrites du
fondateur de l’Opus Dei. Le 7 août
1931, après avoir évoqué un
événement majeur de sa vie
intérieure, il écrivit : «Bien que je me
sente dépourvu de vertu et de
science (l’humilité c’est la vérité...
sans simagrées), j’aimerais toutefois
écrire des livres de feu qui, comme



une flamme vive, sillonneraient le
monde en embrasant les hommes de
leur lumière et leur chaleur, faisant
de leurs pauvres cœurs des braises, à
offrir à Jésus comme des rubis de sa
couronne de Roi».

Cette aspiration de mgr Escriva, issue
du feu intérieur de son esprit,
cristallise totalement en Chemin,
livre bien connu depuis des années
dans la littérature chrétienne
universelle. En effet, il a été un
“chemin” pour une foule d’hommes
et de femmes voulant s’approcher de
Dieu. Ceci dit, et c’est ce que je tiens
maintenant à souligner, l’Auteur de
ce best-seller, en remettant à
l’imprimeur ces pensées et ces
conseil spirituels, ne pensait pas à un
ouvrage à grande diffusion. Il ne
visait simplement qu’à mettre entre
les mains des personnes qui
l’entouraient et qu’il dirigeait
spirituellement, des jeunes
universitaires, des ouvriers et des



malades, pour la plupart, des points
de méditation leur permettant
d’améliorer leur vie chrétienne.

En effet, intitulé Consideraciones
espirituales, Chemin vit le jour en
1934. Il fut édité dans une modeste
imprimerie de Cuenca (en Espagne).
Son contenu était plus réduit que
celui de l’édition définitive qui,
jouissant désormais du titre consacré
de Chemin, parut à Valencia en 1939.
Consideraciones espirituales n’était
donc qu’une édition imprimée en
1932 de feuilles multicopiées, —au
vélographe de l’époque—, à l’usage
des personnes ayant un rapport
direct avec son apostolat.

C’est la raison pour laquelle sur ce
premier texte imprimé il n’y a même
pas le nom complet de l’auteur, qui
signe tout simplement “José Maria”.

Il a été dit très à propos que Chemin
n’est pas un livre écrit dans une
bibliothèque, ni le fruit d’une



élucubration intellectuelle, tirée de la
littérature théologique. Il ne répond
même pas à l’attitude préconçue d’un
auteur “ayant décidé” d’écrire un
livre. La première rédaction de ces
pages si appréciées s’inscrit, comme
je l’ai dit tout à l’heure, dans l’intense
travail pastoral quotidien et dans la
prière personnelle de ce jeune prêtre
qui, — par inspiration divine, comme
l’a précisé Jean-Paul II (1) — avait
fondé l’Opus Dei quatre ans
auparavant.

La lecture des notes et des cahiers
intimes que j’ai évoqués, éclaire
vivement l’origine de Chemin. En
effet, presque la moitié de cet
ouvrage, — les 438 considérations
déjà imprimées en 1934— est
presque littéralement tirée de ces
notes personnelles que le Serviteur
de Dieu rédigeait depuis qu’il était
très jeune.



Il portait toujours sur lui des
huitièmes de feuilles vierges afin d’y
noter sur le champ les inspirations
reçues de Dieu ou les idées lui venant
à l’esprit où au cœur, afin de nourrir
sa vie intérieure, ou d’organiser
l’Œuvre que Dieu lui confiait.

Ensuite, il transcrivait cela sur un
quart de feuille, dans une rédaction
complète et pour finir l’ayant
reproduit sur les cahiers de ses Notes
intimes, il détruisait les feuilles.

Ces notes, il les appelait
familièrement ses « catherines » en
l’honneur de sainte Catherine de
Sienne qu’il vénérait profondément
pour son amour passionné de la
vérité. L’ensemble est un document
spontané, de toute beauté, d’une
limpide fraîcheur et
autobiographique, bien entendu.

Les saints qui ont été de bons
écrivains ont normalement subi un
processus dans leur vie. C’est en



lisant il y a quelques jours des mots
de Saint Augustin d’Hippone, ce
grand Saint, Docteur et Père de
l’Église, que j’en ai pris conscience.
Pour évoquer la genèse de ses
célébrissimes Confessions, il écrivit :
“Les treize livres de mes Confessions
sont une louange, dans le bien et
dans le mal, au Dieu juste et bon et
ils tournent vers Lui l’esprit et le
cœur. C’est, tout au moins, le
sentiment qu’ils produisaient chez
moi lorsque je les écrivais et celui
qu’ils réactivent dès que je les relis.
Les autres n’ont qu’à en juger de leur
côté. Je sais que beaucoup de mes
frères en sont toujours ravis” (2).

L’insondable richesse du réel vécu
est perçue tout au long de ses pages.

Ce processus s’est sans aucun doute
produit aussi dans l’âme de mgr
Escriva de Balaguer. En lisant ses
Notes intimes, les signes, les phrases
recadrées, etc., qui visent à faciliter



une localisation postérieure, sont la
preuve qu’il les méditait souvent.
Beaucoup d’entre elles,
dépersonnalisées afin qu’on ne
retrouve pas celui dont elles parlent,
sont des points complets de Chemin.
Comme il le dit lui-même, la
relecture de ces phrases l’aidait à
mieux apprécier l’action de Dieu en
son âme, à être de plus en plus fin
dans l’accomplissement exact de la
Volonté divine. Ce faisant, sensible
au bien qu’il en tirait
personnellement, il comprit très vite
qu’elles pourraient être aussi utiles à
d’autres gens de la rue et tout
d’abord à ses filles et à ses fils,
attachés à suivre la même direction
spirituelle que lui.

Le fait est que ces feuilles lues dans
un cercle presque privé sont petit à
petit devenues, après leur édition
définitive, l’un des ouvrages de la
littérature catholique les plus lus au
XXème siècle.



Au moment où je rédige tout cela
pour un volume à tirer à l’occasion
du 3.000.000 ème exemplaire de
Chemin, ce chiffre est déjà largement
dépassé. Chemin, à moins de
cinquante ans de sa publication, est
un vrai classique de la spiritualité,
traduit, lu et médité dans les langues
les plus disparates où le castillan
riche et limpide de sa langue
originale a été coulé.

Des millions de gens de toute origine,
de toutes les races et de toutes les
langues, jeunes et vieux, femmes et
hommes, ont appris à fréquenter le
Christ et sa Mère, à se soucier des
autres, à aimer l’Église et le Pape, à
découvrir la valeur divine des
réalités humaines, grâce à la lecture
et à la méditation de ce livre.

Et ce qui peut être plus surprenant
encore, s’agissant d’un texte
entièrement imprégné de la foi
catholique la plus ferme et vivante,



Chemin s’est répandu aussi chez des
chrétiens non catholiques qui y
trouvent un aliment spirituel et un
appel vers la plénitude de la foi.

Les non baptisés,y compris sont
encouragés par cette lecture à
redresser leur vie, à s’investir
sérieusement au travail, à respecter
et à comprendre les autres, à vivre
ensemble avec tous, en définitive, à
ouvrir leur vie à Dieu.

Cette réalité « œcuménique » de
Chemin nous pousse à nous
demander comment des pages dont
la rédaction originale s’est faite dans
un contexte si déterminé, ont pu être
diffusées parmi des gens issus de
milieux culturels différents de celui
de Chemin à son origine, et si
divergents entre eux.

Quelle est donc l’inspiration
profonde de ce livre — mis à part
l’action de la grâce que Dieu accorde
comme il veut et quand il veut— qui



permet de comprendre le bien qu’il a
fait, et qu’il fait toujours, parmi des
gens si différents?

Bien qu’au départ cela puisse être
paradoxal, l’universalité de Chemin
dans le temps et dans l’espace, ce que
nous pourrions appeler son caractère
“transculturel”, trouve une
explication dans les mêmes facteurs
qui le situent dans un contexte
culturel et historique concret. En
effet, Chemin est issu de la vie elle-
même, celle qui se produit toujours
en tout temps et en tout lieu. Chemin
est le dialogue d’un prêtre du Christ
avec Dieu son Père et avec les âmes
que le Seigneur met à ses côtés : des
hommes et des femmes lambda,
plongés dans leur travail et leur vie
professionnelle, trimballés d’un côté
à l’autre par leurs soucis quotidiens,
sollicités par l’amour humain et par
l’amour de Dieu, alors qu’ils
connaissent la misère du péché et les
appels divins. Dans ce livre il n’y a



pas la moindre élucubration. Rien
n’est artificiel ou hypothétique : en
chacune de ses pages palpite
l’ineffable richesse de ce qui est
réellement vécu. C’est cela qui donne
à ce livre sa fraîcheur pérenne et
c’est sans doute la raison qui fait que,
tout en ayant été écrit en des
circonstances historiques
déterminées, Chemin intéresse des
millions de personnes évoluant dans
d’autres contextes culturels.

Le Seigneur a sans aucun doute
accordé à ce jeune prêtre, pauvre,
sans ressources humaines — je
n’avais que 26 ans, la grâce de Dieu
et la bonne humeur, disait mgr
Escriva de Balaguer par la suite —,
une pénétration exceptionnelle de ce
qui se passe dans les profondeurs de
l’âme humaine, dans le cœur de
l’homme, dans ce devenir quotidien
commun à tout être arrivé en ce
monde.



Il lui a particulièrement accordé une
vision claire et diaphane de l’état de
la créature face à son Créateur. Ce
noverim me, noverim te — connaître
Dieu et se connaître soi-même— qui
était pour Saint Augustin le noyau de
tous les élans de l’esprit humain (3),
est reflété dans les pages de Chemin.

C’est cela et rien d’autre qui fait
qu’un ouvrier allemand, une
infirmière colombienne, une mère de
famille japonaise ou un avocat
nigérian soient interpellés vivement
interpellés par la lecture de ce livre
grâce à la parole du prêtre du Christ,
bel et bien du Christ, qui
s’entretenait dans le Madrid des
années 30, et par la suite partout en
Espagne et dans le monde entier,
avec les hommes et les femmes qu’il
croisait dans son train-train
quotidien.

Ce qui s’impose au lecteur dans ces
points de Chemin c’est la réalité



concrète du cœur humain qui
transcende les cultures ainsi que la
réalité tout aussi concrète de la grâce
divine de Dieu qui appelle tout un
chacun et lui offre une destinée
éternelle. Beaucoup de lecteurs de
Chemin, voire même de lecteurs qui
ne se proposaient pas de « lire » mais
simplement de « feuilleter » ce livre
tombé par hasard entre leurs mains,
ont été accrochés, séduits par un
point qui leur a fait voir, avec une
luminosité insoupçonnée, une
dimension déterminante de leur
existence, ou qui les a placés de
façon inquiétante, face à l’exigence
d’une résolution personnelle. L’on
comprend ainsi que quelqu’un à
l’intention droite, voire même
agnostique, puisse être « touché »
très personnellement à la lecture
d’un point comme celui-ci :

Ta mauvaise humeur, ta tristesse
sans raison — sans raison apparente
— ne viendraient-elles pas de ton



hésitation à briser les liens subtils,
mais « concrets », tissés
sournoisement, artificieusement, par
ta concupiscence ? Chemin, n. 237

Là, il n’y a plus de contexte. Nous
nous trouvons face à une parole
chrétienne, humaine, qui s’adresse
au fond du cœur de tout homme, tel
qu’il est, tel qu’il existe en ce monde,
souillé par le péché, aimé et racheté
par le Christ.

C’est une parole qui fait appel à
l’authenticité de l’homme et le place
devant la réalité de lui-même,
première étape du chemin qui le
conduit à se poser le problème de sa
vie face à Dieu. Mgr Escriva de
Balaguer avouait que c’était ce qu’il
avait toujours cherché à provoquer
avec sa prédication. Voici ce qu’il en
disait en 1960, lors d’un Vendredi
Saint : « Si mon témoignage
personnel vous intéresse, je puis dire
que j’ai toujours conçu mon travail



de prêtre et de pasteur d’âmes
comme une tâche visant à placer tout
un chacun face aux exigences
complètes de sa vie » (4).

Cette dimension humaine de Chemin
explique pourquoi ce livre (se)
connecte avec l’espoir et les
aspirations de n’importe quel
homme vraiment conscient de sa
propre dignité, quelles que soient ses
convictions religieuses personnelles,
en lui communiquant l’ardeur et
l’élan pour que sa vie devienne
humainement plus droite et plus
noble.

Ceci dit, Chemin, du début à la fin,
est un livre explicitement chrétien.

Ça ne pouvait pas être autrement vu
son origine. Le Christ remplit tout
dans ses pages puisqu’Il est le
Chemin de l’homme. Le fond de
l’homme s’éclaire à la lumière de la
Vérité du Christ et s’embrase avec la
vie, l’Amour, du Christ. Et cela fait



que chez le lecteur de Chemin, cet
élan vers une vie humaine digne soit
normalement inséparable de l’appel
à assumer de nouveau les exigences,
tant de fois oubliées ou assoupies, de
la vie surnaturelle, de la vie nouvelle
des enfants de Dieu, autrement dit de
la vie chrétienne telle qu’elle est
proposée par la tradition de l’Église
Catholique. Vie surnaturelle, Foi,
Charité, la Sainte Vierge, la Sainte
Messe, l’Église, la Prière, la
Mortification, la Communion des
Saints, etc. : ces nombreux titres de
chapitres de Chemin expriment
littéralement la réalité chrétienne et
catholique de la vie qui y est décrite.

La double composante, divine et
humaine, de l’existence du chrétien
est la source la plus profonde de
Chemin. Or les considérations que
j’ai faites jusqu’ici seraient
incomplètes si on oubliait une
donnée essentielle : l’Auteur n’est
autre que le Fondateur de l’Opus Dei.



Depuis le 2 octobre 1928 où le
Seigneur lui fit “voir” l’Œuvre, il fit
qu’avec sa prière, sa parole, ses faits,
tout soit orienté à faire l’Opus Dei
dans le monde: la volonté que Dieu
lui avait manifestée s’empara
complètement de toute son activité.
J’ai intensément vécu près de mgr
Escriva de Balaguer, jour après jour,
durant quarante ans, presque sans
interruption, et je puis assurer qu’à
l’imitation du Maître, la nourriture
de son esprit était d’accomplir la
Volonté de Dieu qui fut évidente pour
lui dès ce jour très précis.

Ce que je viens de rappeler est
important pour comprendre Chemin
et la teneur de la spiritualité qui
imprègne ses pages. Comme il en
découle de ce que j’ai dit au départ
concernant son origine, ce livre
reflète la vie spirituelle et la
prédication du fondateur de l’Opus
Dei dans les années qui ont suivi la
fondation : ses pages lui ont permis



de faire connaître, de diffuser, le
message que le Seigneur lui fit
comprendre le 2 octobre. Il avait déjà
explicité le noyau central, l’idée
essentielle de ce message de façon
plus précise dans un document
adressé en 1930 aux membres de
l’Opus Dei:

“Nous sommes venus dire, avec
l’humilité de qui se sait pécheur et
peu de chose — homo peccator sum
(Lc 5,8) reprenons-nous avec Pierre—
mais avec la foi de qui se laisse
guider par la main de Dieu, que la
sainteté n’est pas une affaire de
privilégiés, que le Seigneur nous
appelle tous, qu’Il attend l’Amour de
tous: de tous, où qu’ils se trouvent ;
de tous, quel que soit leur état, leur
profession ou leur métier. Car cette
vie courante, sans éclat, peut être un
moyen de sainteté.”

Dieu notre Seigneur a en effet suscité
l’Opus Dei pour contribuer à ce que



les fidèles chrétiens courants qui
vivent au cœur des circonstances
ordinaires de la vie humaine,
prennent conscience de l’appel
universel à la sainteté et apprennent
que la réponse à cet appel doit les
conduire à sanctifier leur travail
professionnel ordinaire et ces
circonstances de leur vie qui, de ce
fait, deviennent un chemin, un
chemin vers Dieu.

Aussi, tout en plongeant ses racines
dans la vie humaine et dans la vie
chrétienne, il y a un troisième
élément dans Chemin : la spiritualité
spécifique de l’Opus Dei. Il ne s’agit
cependant pas d’un élément
surajouté aux autres puisqu’il jaillit
avec une surnaturelle spontanéité de
l’âme de mgr Escriva de Balaguer
lorsqu’il parle du sens humain et
chrétien de la vie.

De ce fait les traits essentiels de la
spiritualité chrétienne que le



Seigneur lui a inspirée teintent le
patrimoine reçu dans la foi de
l’Église. Ils sont comme le point de
mire spirituel d’où l’on contemple en
Chemin ce qui est humain, ce qui est
chrétien, le naturel et le surnaturel.

La spiritualité de l’Opus Dei, ,
pleinement insérée dans la doctrine
et dans la praxis de l’Église, met en
exergue certains points de la
spiritualité et de l’ascèse chrétienne
qui avaient été relégués au deuxième
rang, voire même pratiquement
oubliés, avec le passage des siècles.

Je suis sûr que dans les différentes
collaborations pour ce nouveau
volume de Chemin on va étudier ces
aspects d’une façon ou d’une autre.
Je me limite donc ici à souligner
surtout l’appel universel à la sainteté
auquel j’ai fait allusion et, rattachée à
lui, la valeur sanctificatrice de la vie
ordinaire puisque cet appel divin
serait illusoire ou désincarné s’il ne



permettait pas que « les chemins de
cette terre deviennent des chemins
divins », pour l’exprimer de la même
façon que saint Josémaria le faisait. Il
a aussi constamment affirmé que la
perfection humaine dans le travail,
dans toute activité terrestre, est la
base de la perfection chrétienne et en
est une exigence. Finalement il faut
considérer le devoir et le droit de
tous les fidèles à participer par leur
apostolat à la mission de l’Église.

Le fond humain et chrétien auquel
j’ai fait allusion au début, vécu et
exprimé dans ces pages avec les
traits de la spiritualité de l’Opus Dei,
explique que ce livre, cinquante ans
après sa publication, soit totalement
actuel. Chemin a petit à petit préparé
des millions de personnes à accueillir
en profondeur et à syntoniser avec
certains des enseignements les plus
“révolutionnaires” que l’Église
promulgua solennellement trente
ans plus tard au Concile Vatican II.



Voici quelques textes de Chemin et
du Concile.

Le récent Synode Extraordinaire des
évêques de 1985 a souligné encore
une fois l’importance essentielle du
chapitre 40 de la Constitution
dogmatique Lumen gentium «
L’appel universel à la sainteté dans
l’Église » qui part de cette déclaration
solennelle : « Notre Seigneur Jésus-
Christ a prêché la sainteté de vie
dont il est le Maître et le Modèle, à
tous et à chacun de ses disciples
quelle que soit leur condition ». «
Soyez donc parfaits comme votre
Père céleste est parfait ».

Ce sont des propos familiers aux
lecteurs de Chemin qui ont été
intérieurement secoués par la parole
incisive du fondateur de l’Opus Dei
les éveillant à la plénitude de la vie
chrétienne :

«Tu es tenu de te sanctifier. — Toi
aussi.— Qui pense qu’il s’agit là d’une



tâche exclusivement réservée aux
prêtres ou aux religieux? C’est à tous
sans exception que le Seigneur a dit :
« Soyez parfaits comme mon Père
céleste est parfait » (Chemin, 291).

L’expression familière et directe de
Chemin tout comme le style
théologique et discursif du Concile
mettent en exergue en effet la même
réalité chrétienne. C’est ce que l’on
comprend aussi en lisant le n. 31 de
Lumen gentium qui décrit la vie et la
mission des laïcs:

«Ils vivent au milieu du siècle, c’est-à-
dire engagés dans tous les divers
devoirs et travaux du monde, dans
les conditions ordinaires de la vie
familiale et sociale dont leur
existence est comme tissée. À cette
place, ils sont appelés par Dieu pour
travailler comme du dedans à la
sanctification du monde, à la façon
d’un ferment, en exerçant leurs
propres charges sous la conduite de



l’esprit évangélique, et pour
manifester le Christ aux autres avant
tout par le témoignage de leur vie,
rayonnant de foi, d’espérance et de
charité ».

C’est cette réalité apostolique
concrète que Chemin contemple, en
partant de la vie théologale du
chrétien en excluant tout activisme
superficiel:

« Quiétude. — Paix. —Intense vie
intérieure. Sans galoper, sans la folie
de changer sans cesse de place, de
l’endroit même qui te revient dans la
vie tu seras pour un grand nombre
source de lumière et d’énergie,
comme une puissante turbine
spirituelle…, sans perdre toi-même ta
force et ta lumière. (Chemin, n. 837).

La doctrine sur le fondement
christologique de l’apostolat des laïcs
est l’une des déclarations du Concile
Vatican II ayant le plus de
transcendance pastorale. Mgr



Escriva de Balaguer en parlait ainsi
dans ses échanges de prêtre :

« Considère mon fils que tu n’es pas
seulement une âme qui s’unit à
d’autres âmes pour faire quelque
chose de bon. C’est déjà beaucoup,
mais c’est encore peu. Tu es l’apôtre
qui accomplit un commandement
impératif du Christ »

(Chemin, n. 942).

Voici quelle en est la doctrine
conciliaire: “L’apostolat des laïcs est
la participation à la mission
salvifique de l’Église à l’apostolat de
laquelle tous sont appelés par le
Seigneur lui-même en raison de leur
baptême et de leur
confirmation” (Lumen gentium, n.
33).

Voici le texte du point 831 de Chemin
qui brosse d’un coup de pinceau
l’horizon de l’apostolat personnel du
laïc chrétien :



«Âme d’apôtre, tu es parmi les tiens
comme la pierre tombée dans un lac.
— Que ton exemple et ta parole
provoquent un premier rond dans
l’eau, qui en déclenchera un autre,
qui en déclenchera un troisième et
ainsi de suite. Des ronds de plus en
plus larges. Réalises-tu désormais la
grandeur de ta mission? »

C’est bien l’esprit du n. 13 du Décret
Apostolicam actuositatem, dont voici
la conclusion: « les apôtres
authentiques […] ont le souci
d’annoncer aussi le Christ par la
parole à ceux qui les entourent.
Beaucoup d’hommes en effet ne
peuvent recevoir l’Évangile et
reconnaître le Christ que par les laïcs
qu’ils côtoient.»

Voici encore un extrait de la
Constitution pastorale Gaudium et
spes, n. 43 : «Ce divorce entre la foi
dont ils se réclament et le
comportement quotidien d’un grand



nombre est à compter parmi les plus
graves erreurs de notre temps». La
situation que le Concile Vatican II
dénonce si fermement empêche en
effet radicalement les laïcs de
réaliser leur apostolat au cœur des
activités humaines. Aussi, le
fondateur de l’Opus Dei demandait-il
aux lecteurs de Chemin de méditer
combien ce divorce est
contradictoire :

“Aconfessionnalisme. Neutralité. —
Vieux mythes que l’on essaie
toujours de rajeunir.

As-tu pris la peine de penser
combien il est absurde de se
dépouiller de son catholicisme en
accédant à l’université, à une
association professionnelle, à un
cercle d’érudits ou au parlement,
comme on laisse un pardessus au
vestiaire ? »

(Chemin, n. 353).



Lorsque je travaillais aux
commissions du concile Vatican II j’ai
pu vérifier combien ces éclairages de
la vie chrétienne et ces critères
pastoraux qui sont le cadre de
Chemin, se frayaient, souvent très
laborieusement, un passage dans ses
documents.

L’aspect doctrinal de ce livre reflète
l’accueil ferme et joyeux que l’Auteur
réserve à la foi transmise par l’Église
qu’il projette en même temps sur la
vie réelle des hommes. C’est ainsi
qu’à partir de cette vie chrétienne, il
offre une expérience pastorale,
spirituelle, ascétique porteuse de
nouveaux développements
doctrinaux.

C’est sans doute ici que se trouve
l’explication la plus profonde de
l’actualité permanente de chemin au
long de ce demi siècle aux profonds
changements culturels, sociaux,
politiques et une recherche souvent



angoissante de “la mise à jour” de
l’Église.

Or c’est l’essentiel qui demeure
toujours : l’homme avec ses
aspirations intimes à une vie
vraiment humaine et les requêtes de
la grâce qui l’appellent à la filiation
divine et à la sainteté au cœur des
circonstances ordinaires de ce
monde et à travers elles. Ce sont ces
sources profondes qui expliquent
qu’aujourd’hui comme hier, les pages
de Chemin soient toujours une
source de vigueur et de joie.

(1)Jean-Paul II, Constitution
Apostolique Ut sit, du 28 novembre
1982, Proemio: AAS 75 (1983), p. 423.

(2) Saint Augustin, Retractationes II,
6.

(3) Saint Augustin, Soliloquia II, 2.

(4) Quand le Christ passe, n. 99.



Source: www.escrivaobras.org

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/la-
signification-theologico-spirituelle-de-

chemin-article-du-bienheureux-alvaro-
del-portillo/ (02/02/2026)

https://www.escrivaobras.org
https://opusdei.org/fr-be/article/la-signification-theologico-spirituelle-de-chemin-article-du-bienheureux-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/fr-be/article/la-signification-theologico-spirituelle-de-chemin-article-du-bienheureux-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/fr-be/article/la-signification-theologico-spirituelle-de-chemin-article-du-bienheureux-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/fr-be/article/la-signification-theologico-spirituelle-de-chemin-article-du-bienheureux-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/fr-be/article/la-signification-theologico-spirituelle-de-chemin-article-du-bienheureux-alvaro-del-portillo/

	La signification théologico-spirituelle de Chemin. Article du bienheureux Alvaro del Portillo

