
opusdei.org

Thème 2 - La
Révélation

Dieu s’est révélé en tant qu’être
personnel tout au long d’une
histoire de salut, créant et
éduquant un peuple qui soit le
dépositaire de sa Parole et au
sein duquel puisse se réaliser
l’Incarnation de Jésus, le Christ.

09/02/2014

2.

La Révélation

Dieu se révèle aux hommes• 



« Il a plu à Dieu, dans sa sagesse et sa
bonté, de se révéler en personne et
de faire connaître le mystère de sa
volonté grâce auquel les hommes,
par le Christ, le Verbe fait chair,
accèdent dans l'Esprit Saint auprès
du Père, et sont rendus participants
de la nature divines. Ainsi, par cette
révélation, provenant de l'immensité
de sa charité, Dieu, qui est invisible,
s'adresse aux hommes comme à des
amis, et converse avec eux pour les
inviter à entrer en communion avec
lui et les recevoir en cette
communion »[1] (cf. Catéchisme, 51).

La révélation de Dieu commence en
quelque sorte avec la création, dans
laquelle il laisse une éternelle image
de lui-même[2] (cf. Catéchisme, 288).
Dieu s’est manifesté et se manifeste
aux hommes de tous les temps en
leur faisant connaître sa bonté et ses
perfections à travers les créatures,
l’homme étant celle qui Le manifeste
au plus haut degré. Nonobstant, Dieu



a voulu se révéler comme Être
personnel à travers l’histoire du
salut. Il crée et éduque un peuple
pour qu’il soit à même de garder sa
Parole adressée aux hommes et pour
préparer en son sein l’Incarnation de
son Verbe, Jésus-Christ[3] (cf. 
Catéchisme, 54-64). En ce dernier,
Dieu révèle le mystère de sa vie
trinitaire, le projet du Père de
récapituler toute chose en son Fils et
de choisir et adopter tous les
hommes comme ses enfants dans son
Fils (cf. Ep 1, 3-10 ;Col 1, 13-20), les
réunissant afin qu’ils participent à sa
vie divine par l’Esprit Saint. Dieu se
révèle et accomplit son plan de salut
par les missions du Fils et de l’Esprit
Saint dans l’histoire[4].

La Révélation contient des vérités
naturelles que l’être humain pourrait
connaître par le seul exercice de sa
raison. La Révélation contient aussi
des vérités qui excèdent cette même
raison et ne peuvent être connues



qu’en vertu de la bonté libre et
gratuite de Dieu. L’objet principal de
la Révélation n’est pas un ensemble
de vérités abstraites sur le monde et
l’homme; le noyau substantiel en est
l’ouverture que Dieu nous offre sur
le mystère de sa vie personnelle et
l’invitation qu'il nous fait à y prendre
part.

La Révélation divine se réalise par
des paroles et par des œuvres. Elle
est de façon indissociable mystère et
événement. Elle manifeste
simultanément une dimension
objective (parole qui révèle la vérité)
et subjective (parole personnelle qui
rend témoignage d’elle-même et
invite au dialogue). Cette Révélation
doit donc être comprise et transmise
en tant que vérité et vie[5] (cf. 
Catéchisme, 52-53).

Outre les faits et les signes
extérieurs, Dieu révèle par une
impulsion intérieure de sa grâce, afin



que les hommes puissent adhérer de
cœur aux vérités révélées (cf. Mt 16,
17 ; Jn 6, 44). Cette révélation intime
de Dieu dans le cœur même de ses
fidèles n'est pas à confondre avec les
« révélations privées » de certains
mystiques. Ces dernières, même si
elles sont reçues par l’Église,
n’ajoutent aucun contenu nouveau et
original à la Révélation générale;
elles ne font que rappeler aux
hommes cette unique Révélation de
Dieu, pleinement réalisée en Jésus-
Christ; et elles exhortent à la mettre
en pratique (cf. Catéchisme, 67).

La Sainte Écriture, témoin de
la Révélation

Le peuple d’Israël, sous l’inspiration
et par mandat de Dieu, a mis par
écrit, au cours des siècles, le
témoignage de la Révélation de Dieu
dans son histoire, Révélation du Dieu
unique et véritable faite à nos Pères.
À travers la Sainte Écriture, les

• 



paroles de Dieu se manifestent en
des paroles humaines jusqu’à
assumer, dans le Verbe Incarné, la
nature humaine elle-même. Outre les
Écritures d’Israël, reconnues par
l’Église sous le nom d’Ancien
Testament, les apôtres et les premiers
disciples mirent eux aussi par écrit le
témoignage de la Révélation de Dieu
telle qu’elle s’est réalisée en
plénitude dans son Verbe. Ils ont été
les témoins de son passage ici-bas, en
particulier du mystère pascal de sa
mort et de sa résurrection, donnant
ainsi origine aux livres du Nouveau
Testament.

La vérité selon laquelle le Dieu dont
témoignent les Écritures d’Israël est
l’unique vrai Dieu, créateur du ciel et
de la terre, est mise en évidence en
particulier dans les « livres
sapientiaux ». Leur contenu dépasse
les frontières du peuple d’Israël et
embrasse l’expérience commune du
genre humain devant les grands



thèmes de l’existence, du sens du
cosmos au sens de la vie de l’homme
(Livre de la Sagesse), avec des
interrogations sur la mort et l’au-delà
et la signification de l’activité
humaine ici-bas (Livre de Qohelet).
Le Livre des Proverbes et le Siracide
(Ben Sirac) considèrent, entre autres,
les relations familiales et sociales, et
la vertu qui doit les diriger en accord
avec les plans du Dieu créateur, pour
qu'ainsi l'homme atteigne la
plénitude de sa propre humanité.

Dieu est l’auteur de la Sainte
Écriture. Les auteurs sacrés (ou
hagiographes), eux aussi auteurs du
texte, l’ont rédigé sous l’inspiration
du Saint-Esprit. Pour sa composition,
« Dieu a choisi des hommes auxquels
il eut recours dans le plein usage de
leurs facultés et de leurs moyens,
pour que, Lui-même agissant en eux
et par eux, ils missent par écrit, en
vrais auteurs, tout ce qui était
conforme à son désir, et cela



seulement. »[6] (cf. Catéchisme, 106).
« Dès lors, puisque les assertions des
auteurs inspirés ou hagiographes
doivent être tenues pour assertions
de l'Esprit Saint, il faut déclarer que
les livres de l'Écriture enseignent
fermement, fidèlement et sans
erreur la vérité que Dieu a voulu voir
consignée dans les Lettres sacrées
pour notre salut. »[7]

Pour comprendre correctement la
Sainte Écriture, il faut en considérer
les divers sens (littéral et spirituel, ce
dernier se subdivisant en
allégorique, moral et anagogique [=
le plus profond]). Il faut encore
prendre en compte les divers genres
littéraires dans lesquels ont été
rédigés les différents livres ou leurs
parties (cf. Catéchisme, 110, 115-117).
En particulier, la Sainte Écriture doit
être lue à la lumière de la Tradition
vivante de l’Église et de l’analogie de
la foi (cf. Catéchisme, 111-114). Elle



doit être lue et comprise avec le
même Esprit qui l’a fait écrire.

Les exégètes qui travaillent à
l’interprétation et à
l’approfondissement du contenu de
l’Écriture proposent leurs résultats à
partir de leur propre autorité
scientifique. La fonction du
Magistère est de formuler une
interprétation authentique, obligeant
en conscience, basée sur l’autorité de
l’Esprit Saint qui assiste le Pape et les
évêques en communion avec lui pour
le gouvernement de l’Église.

Grâce à cette assistance divine,
l’Église, dès les premiers siècles, a pu
reconnaître quels étaient les livres de
l’Ancien et du Nouveau Testament
contenant le témoignage de la
Révélation. L’ensemble de ces livres
est dit « canon » de la Sainte Écriture
(cf. Catéchisme, 120-127).

Une interprétation authentique de la
Sainte Écriture, en tenant compte des



différents sens et genres littéraires,
s’avère nécessaire lorsque les
auteurs sacrés décrivent des aspects
du monde appartenant aussi au
domaine des sciences naturelles : la
formation des éléments du cosmos,
l’apparition des diverses formes de
vie, l’origine du genre humain, les
phénomènes naturels en général. Il
s’agit d’éviter l’erreur du
fondamentalisme, qui ne se sépare
pas du sens littéral et du genre
historique lorsqu’il serait nécessaire
de le faire; l’erreur également de qui
considère les récits bibliques comme
mythologiques, sans aucun contenu
de vérité à transmettre sur l’histoire
des événements et leur dépendance
radicale de la volonté de Dieu[8].

La Révélation comme histoire
du salut achevée dans le
Christ

En tant que dialogue entre Dieu et les
hommes par lequel Il les invite à

• 



participer à sa vie personnelle, la
Révélation se manifeste dès le début
comme une alliance donnant origine
à une histoire du salut.

« Voulant de plus ouvrir la voie du
salut d’en haut, il s’est manifesté
aussi lui-même, dès l’origine, à nos
premiers parents. Après leur chute,
par la promesse d’une rédemption, il
les releva dans l’espérance du salut
(cf. Gn 3, 15); il prit un soin constant
du genre humain, pour donner la vie
éternelle à tous ceux qui, par la
constance dans le bien,
recherchaient le salut (cf. Rm 2, 6-7).
Au temps fixé, il appela Abraham
pour faire de lui un grand peuple (cf. 
Gn 12, 2); après les patriarches, il
forma ce peuple par l’intermédiaire
de Moïse et par les prophètes, pour
qu’il le reconnaisse comme le seul
Dieu vivant et vrai, Père prévoyant et
juste juge, et qu’il attende le Sauveur
promis, préparant ainsi au cours des
siècles la voie à l’Évangile. »[9]



Commencée dès la création de nos
premiers parents avec leur élévation
à la vie de la grâce qui leur permet
de participer à l’intimité divine,
préfigurée ensuite par le pacte
cosmique avec Noé, l’Alliance de
Dieu avec l’homme est révélée
explicitement à Abraham et, plus
tard, particulièrement à Moïse,
auquel Dieu fait don des Tables de la
Loi. Aussi bien la nombreuse
descendance promise à Abraham,
dans laquelle seront bénies toutes les
nations de la terre, que la loi donnée
à Moïse avec les sacrifices et le
sacerdoce accompagnant le culte
divin, sont des préparations et des
figures de la nouvelle et éternelle
Alliance conclue en Jésus-Christ, Fils
de Dieu, réalisée et révélée dans son
incarnation et son sacrifice pascal.
L’Alliance dans le Christ rachète le
péché de nos premiers parents, eux
qui avaient rompu par leur
désobéissance la première offre



d’Alliance de la part de Dieu
créateur.

L’histoire du salut se montre comme
une grandiose pédagogie divine
aboutissant au Christ. Les prophètes,
dont la fonction est de rappeler
l’Alliance et ses exigences morales,
parlent tout spécialement de Lui, le
Messie promis. Ils annoncent
l’économie d’une nouvelle Alliance,
spirituelle et éternelle, inscrite dans
les cœurs : ce sera le Christ qui la
révélera, avec les Béatitudes et la
prédication de l’Évangile. Il
promulguera le commandement de
la charité, réalisation et
accomplissement de toute la Loi.

Jésus-Christ est simultanément
médiateur et plénitude de la
Révélation. Il est le Révélateur, la
Révélation et son contenu puisqu’il
est Verbe de Dieu fait chair. « Á bien
des reprises et de bien des manières,
Dieu, dans le passé, a parlé à nos



pères par les prophètes; mais, à la
fin, en ces jours où nous sommes, il
nous a parlé par son Fils qu'il a établi
héritier de toutes choses et par qui il
a créé les mondes» (He 1, 1-2). Dieu,
en son Verbe, a tout dit, et de façon
concluante. «L’économie chrétienne,
étant l’Alliance Nouvelle et définitive,
ne passera donc jamais et aucune
nouvelle révélation publique n’est
dès lors à attendre avant la
manifestation glorieuse de notre
Seigneur Jésus Christ (cf. 1 Tm 6, 14 ; 
Tt 2, 13). »[10] (cf. Catéchisme, 65-66).
La réalisation et la plénitude de la
Révélation se manifestent
particulièrement dans le mystère
pascal de Jésus-Christ, c’est-à-dire
dans sa passion, sa mort et sa
résurrection. Il s’y montre comme la
Parole définitive dans laquelle Dieu a
manifesté la totalité de son amour de
bienveillance et a rénové le monde.
En Jésus-Christ, et en lui seul, Dieu
révèle l’homme à lui-même et lui fait



comprendre quelle est sa dignité et
sa très haute vocation[11].

La foi en tant que vertu est la
réponse de l’homme à la révélation
divine, une adhésion personnelle à
Dieu dans le Christ, motivée par ses
paroles et par les œuvres qu’il
réalise. La crédibilité de la révélation
s’appuie surtout sur la crédibilité de
la personne de Jésus dans toute sa
vie. Sa position de médiateur,
plénitude et fondement de la
crédibilité de la Révélation,
distinguent la personne de Jésus-
Christ de quelque autre « fondateur »
de religion que ce soit. Nul d’autre
que lui ne demande à ses disciples
d’avoir foi en lui, ni ne prétend être
la plénitude et la réalisation de ce
que Dieu veut révéler à l’homme. Les
autres « fondateurs » (si tant est
qu’ils se présentent comme tels)ne
font, au mieux, que se proposer



comme médiateurs afin que les
hommes connaissent une révélation.

La transmission de la
Révélation divine

La Révélation divine est contenue
dans l’Écriture Sainte et la Tradition,
qui constituent ensemble un dépôt
unique de la Parole de Dieu[12], tout
en étant interdépendantes : la
Tradition transmet et interprète
l’Écriture qui, à son tour, vérifie et
valide ce qui est vécu dans la
Tradition[13] (cf. Catéchisme, 80-82).

La Tradition, fondée sur la
prédication des apôtres, témoigne et
transmet de façon vivante et
dynamique tout ce que l’Écriture a
recueilli au moyen d’un texte fixé. «
Cette Tradition qui vient des Apôtres
progresse dans l’Église, sous
l’assistance du Saint-Esprit ; en effet,
la perception des réalités aussi bien
que des paroles transmises s’accroît,
soit par la contemplation et l’étude

• 



des croyants qui les méditent en leur
cœur (cf. Lc 2, 19.51), soit par
l’intelligence intérieure qu’ils
éprouvent des réalités spirituelles,
soit par la prédication de ceux qui,
avec la succession épiscopale, ont
reçu un charisme certain de vérité.
Ainsi l’Église, tandis que les siècles
s’écoulent, tend constamment vers la
plénitude de la divine vérité, jusqu’à
ce que soient accomplies en elle les
paroles de Dieu. »[14]

Les enseignements du Magistère,
ceux des Pères de l’Église, les prières
de la Liturgie, la perception
commune qu'ont les fidèles qui
vivent en grâce de Dieu, sans oublier
des réalités quotidiennes comme
l’éducation dans la foi transmise par
les parents à leurs enfants ou de
personne à personne dans l’apostolat
chrétien, contribuent à la
transmission de la Révélation divine.
De fait, ce qui a été reçu par les
apôtres et que ceux-ci ont transmis à



leurs successeurs les évêques, «
comprend tout ce qui contribue à
conduire saintement la vie du peuple
de Dieu et à en augmenter la foi ;
ainsi l’Église perpétue dans sa
doctrine, sa vie et son culte et elle
transmet à chaque génération, tout
ce qu’elle est elle-même, tout ce
qu’elle croit »[15]. La grande
Tradition apostolique est distincte
des diverses traditions théologiques,
liturgiques, disciplinaires, etc., dont
la valeur peut être limitée, voire
provisoire (cf. Catéchisme, 83).

La double réalité de la Révélation en
tant que vérité et en tant que vie
implique que l’objet de la
transmission n’est pas uniquement
un enseignement mais aussi un style
de vie : doctrine et exemple sont
inséparables. Ce qui se transmet est,
effectivement, une expérience
vivante, celle de la rencontre avec le
Christ ressuscité et ce que cet
événement a signifié et signifie pour



la vie de chacun. C’est pourquoi, au
moment de parler de la transmission
de la Révélation, l’Église parle de 
fides et mores, de la foi et des mœurs,
de la doctrine et de la conduite
personnelle.

Le Magistère de l’Église,
gardien et interprète autorisé
de la Révélation

« La charge d’interpréter de façon
authentique la Parole de Dieu, écrite
ou transmise, a été confiée au seul
Magistère vivant de l’Église»[16],
c’est-à-dire aux évêques en
communion avec le successeur de
Pierre, l’évêque de Rome. Cette
charge du Magistère de l’Église est un
service rendu à la Parole divine dont
le but est le salut des âmes. De la
sorte «ce Magistère n’est pas au-
dessus de la Parole de Dieu, mais il
est à son service, n’enseignant que ce
qui a été transmis, puisque par
mandat de Dieu, avec l’assistance de

• 



l’Esprit Saint, il écoute cette Parole
avec amour, la garde saintement et
l’expose aussi avec fidélité, et puise
en cet unique dépôt de la foi tout ce
qu’il propose à croire comme étant
révélé par Dieu. »[17] Les
enseignements du Magistère de
l’Église représentent le lieu le plus
important où chercher la Tradition
apostolique : le Magistère est comme
la dimension sacramentelle de cette
tradition.

Écriture Sainte, Tradition et
Magistère constituent donc une
unité, de sorte qu’aucune de ces
réalités ne peut subsister sans les
deux autres[18]. Le fondement de
cette unité est l’Esprit Saint, auteur
de l’Écriture, protagoniste de la
Tradition vivante de l’Église et guide
du Magistère qu’il assiste de ses
charismes. Les communautés
ecclésiales issues de la Réforme, à
leur origine, n’ont voulu garder que
l’Écriture (sola Scriptura) librement



interprétée par les fidèles. Un tel
choix a donné lieu à la grande
dispersion des confessions
protestantes. Il s’est révélé peu
soutenable, étant donné que tout
texte a besoin du contexte dans
lequel il a surgi, concrètement d’une
Tradition, pour pouvoir être lu et
interprété. Le fondamentalisme
sépare lui aussi l’Écriture de la
Tradition et du Magistère. Il cherche
erronément à maintenir l’unité
d’interprétation en s’accrochant de
manière exclusive au sens littéral (cf.
Catéchisme, 108).

Lorsqu’elle enseigne le contenu du
dépôt de la Révélation, l’Église jouit
d’une infaillibilité in docendo, fondée
sur les promesses de Jésus-Christ
concernant son indéfectibilité : elle
ne peut faillir dans sa mission de
salut reçue de Dieu (cf. Mt 16, 18 ; Mt
28, 18-20 ; Jn 14, 17.26). Ce magistère
infaillible s’exerce :



a) quand les évêques se réunissent
en concile œcuménique en union
avec le successeur de Pierre, tête du
collège épiscopal ;

b) quand le pape promulgue une
vérité ex cathedra, ou engage
clairement son autorité de vicaire du
Christ en raison des termes ou du
genre de document employés en
promulguant un enseignement
spécifique qu’il considère nécessaire
au bien du Peuple de Dieu ;

c) quand les évêques de l’Église, en
union avec le successeur de Pierre,
sont unanimes pour professer la
même doctrine ou enseignement,
sans être nécessairement réunis en
un même lieu.

Quoique la prédication d’un évêque
proposant isolément un
enseignement spécifique ne jouisse
pas du charisme de l’infaillibilité, les
fidèles sont néanmoins également
obligés à une obéissance



respectueuse et à observer les
enseignements provenant du Collège
épiscopal ou du Pontife Romain,
même si ces doctrines ne sont pas
formulées de façon définitive et
irréformable[19].

Le dépôt de la Révélation est
immuable

L’enseignement dogmatique (du grec 
dogma : opinion, décision) de l’Église
est présent dès les premiers siècles
de son existence. Les contenus
principaux de la prédication
apostolique ont été mis par écrit,
donnant origine aux professions de
foi requises de tous ceux qui
recevaient le baptême, contribuant
ainsi à définir l’identité de la foi
chrétienne. Les dogmes se
multiplient à mesure que l’Église se
développe dans l’histoire, non pas
parce que la doctrine change ou
augmente, mais pour contrer les
erreurs etsoutenir la foi du peuple de

• 



Dieu au moyen des
approfondissements opportuns, en
définissant des aspects de cette
même foi de façon claire et précise.
Quand le Magistère de l’Église
propose un nouveau dogme, il ne
crée rien de nouveau. Il ne fait
qu’expliciter ce qui se trouve déjà
contenu dans le dépôt révélé. « Le
Magistère de l’Église engage
pleinement l’autorité reçue du Christ
quand il définit des dogmes, c’est-à-
dire quand il propose, sous une
forme obligeant le peuple chrétien à
une adhésion irrévocable de foi, des
vérités contenues dans la Révélation
divine ou des vérités ayant avec
celles-là un lien nécessaire
» (Catéchisme, 88).

L’enseignement dogmatique de
l’Église, comme par exemple la
teneur des articles du Credo, est
immuable étant donné qu’il
manifeste le contenu d’une
Révélation reçue de Dieu et non pas



faite par les hommes. Les dogmes,
pourtant, ont admis et admettent un
développement homogène, soit parce
que la connaissance de la foi
s’approfondit avec le temps, soit
parce que dans des cultures et
époques différentes se font jour de
nouveaux problèmes auxquels le
Magistère de l’Église doit apporter
des réponses en accord avec la
parole de Dieu, en explicitant tout ce
qui est implicitement contenu en
elle[20].

Fidélité et progrès, vérité et histoire
ne sont pas des réalités en conflit
dans leur rapport à la
Révélation[21] : Jésus-Christ, étant la
Vérité incréée, est aussi le centre et
l’accomplissement de l’histoire;
l’Esprit Saint, auteur du dépôt de la
Révélation, est le garant de sa
fidélité. Il est en outre Celui qui guide
l’approfondissement qui en est fait
au long de l’histoire, conduisant les
croyants à « la vérité tout entière



» (cf. Jn 16, 13). « Même si la
Révélation est achevée, elle n’est pas
complètement explicitée ; il restera à
la foi chrétienne d’en saisir
graduellement toute la portée au
cours des siècles » (Catéchisme, 66).

Les facteurs de développement du
dogme sont les mêmes que ceux qui
font progresser la Tradition vivante
de l’Église: la prédication des
évêques, l’étude des fidèles, la
méditation de la parole de Dieu,
l’expérience des choses spirituelles,
l’exemple des saints. Fréquemment,
le Magistère recueille et enseigne de
manière autorisée des choses qui,
précédemment, avaient été étudiées
par les théologiens, crues par les
fidèles, prêchées et vécues par les
saints.

Giuseppe Tanzella-Nitti

Bibliographie de base



Catéchisme de l’Église catholique,
50-133.

Concile Vatican II, constitution Dei
Verbum, 1-20.

Jean-Paul II, encyclique Fides et ratio,
14 septembre 1988, 7-15.

[1] Concile Vatican II, constitution Dei
Verbum, 2

[2] Concile Vatican II, constitution Dei
Verbum, 3 ; Jean-Paul II, encyclique 
Fides et ratio, 14 septembre 1988, 19

[3] Cf. Concile Vatican I, constitution 
Dei Filius, 24 avril 1870, DH 3004

[4] Concile Vatican II, constitution 
Lumen gentium, 2-4 ; décret Ad
gentes, 2-4

[5] Cf. Concile Vatican II, constitution 
Dei Verbum, 2



[6] Concile Vatican II, constitution Dei
Verbum, 11

[7] Ibidem

[8] On peut trouver des éléments
intéressants pour une correcte
interprétation de la relation avec les
sciences dans les encycliques de
Léon XIII, Providentissimus Deus, du
18 novembre 1893 ; Benoît XV, 
Spiritus paraclitus, du 15 septembre
1920 ; Pie XII, Humani generis, du 12
juillet 1950

[9] Concile Vatican II, constitution Dei
Verbum, 3

[10] Concile Vatican II, constitution 
Dei Verbum, 4

[11] Cf. Concile Vatican II,
constitution Gaudium et spes, 22

[12] « Permettez-moi cette insistance
réitérée : les vérités de foi et de
morale ne se déterminent pas à la



majorité des voix, mais elles
composent le dépôt – depositum fidei
– remis par le Christ à tous les fidèles
et confié, quand à son exposition et à
son enseignement autorisé, au
Magistère de l'Église ». Saint
Josémaria Escrivá, homélie La fin
surnaturelle de l’Église, dans Aimer
l’Église, 15

[13] Concile Vatican II, constitution 
Dei Verbum, 9

[14] Concile Vatican II, constitution 
Dei Verbum, 8

[15] Ibidem. . Cf. Concile de Trente,
décret Sacrosancta, 8 avril 1546, DH
1501

[16] Concile Vatican II, constitution 
Dei Verbum, 10

[17] Ibidem.

[18] Cf. ibidem.



[19] Concile Vatican II, constitution 
Lumen gentium, 25 ; Concile Vatican I,
constitution Pastor æternus, 18 juillet
1870, DH 3074

[20] « Donc, que croissent et que
progressent largement l'intelligence,
la science, la sagesse, tant celle des
individus que celle de la collectivité,
tant celle d'un seul homme que celle
de l'Église tout entière, selon les âges
et selon les générations! mais à
condition que ce soit exactement
selon leur nature particulière, c'est-à-
dire dans le même dogme, dans le
même sens, et dans la même pensée
». Saint Vincent de Lérins, 
Commonitorium, 23

[21] Jean-Paul II, encyclique Fides et
ratio, 14 septembre 1988, 11-12, 87

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-be/article/la-revelation/


opusdei.org/fr-be/article/la-revelation/
(01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/la-revelation/

	Thème 2 - La Révélation

