
opusdei.org

Thème 39 - La prière

Le chrétien a besoin de prier
comme de l'air pour respirer.
Mais si respirer ne demande
aucune réflexion, prier
demande une décision libre et
réfléchie.

02/01/2014

39.

la prière[1]

1. Qu'est-ce que la prière

En français, deux termes désignent la
relation consciente et le dialogue de



l'homme avec Dieu : prière et
oraison. Le mot « prière » vient du
verbe latin precor qui signifie
demander, s'adresser à quelqu'un
pour solliciter un bienfait. Le mot «
oraison » vient du substantif latin 
oratio, qui signifie parole, discours,
langage.

Les définitions de la prière en
général reflètent ces nuances. Saint
Jean Damascène, par exemple, la
considère comme « l'élévation de
l'âme vers Dieu et la demande de
biens appropriés »[2] ; tandis que
pour saint Jean Climaque il s'agit
plutôt d'une « conversation familière
et union de l'homme avec Dieu »[3].

La prière est absolument nécessaire
pour la vie spirituelle. C'est comme la
respiration qui permet à la vie de
l'esprit de se développer. Dans la
prière on actualise la foi en la
présence de Dieu et de son amour.
On développe l'espérance qui pousse



à orienter la vie vers lui et à faire
confiance dans sa providence. Enfin
le cœur se dilate en répondant avec
son propre amour à l’Amour divin.

Dans la prière, l’âme, conduite par le
Saint Esprit au plus profond d’elle-
même (cf. Catéchisme, 2562), s’unit
au Christ comme maître, modèle et
chemin de toute prière chrétienne
(cf. Catéchisme, 2599 et suivants) ;
avec lui, par lui et en lui, elle
s’adresse à Dieu le Père, prenant part
ainsi à la richesse de la vie trinitaire
(cf. Catéchisme, 2559-2564). De là
découle l’importance que revêtent
dans la vie de prière la Liturgie et, au
cœur d’elle, l’Eucharistie.

2. Contenu de la prière

Le contenu de la prière, comme tous
les dialogues amoureux, peut être
multiple et varié. Deux aspects sont
particulièrement significatifs.

La demande



Tout au long de l'Écriture Sainte, les
références à la prière de demande
sont fréquentes ; on la trouve de
même sur les lèvres de Jésus, qui non
seulement y a recours mais encore
invite à demander, en soulignant la
valeur et l'importance d'une prière
simple et confiante. La tradition
chrétienne a renouvelé cette
invitation en la mettant en pratique
de plusieurs façons : demande de
pardon, demande pour le salut
personnel et pour celui des autres,
demande pour l'Église et pour
l'apostolat, demande pour les besoins
les plus divers, etc.

De fait, la prière de demande fait
partie de l'expérience religieuse
universelle. La reconnaissance,
même si elle est parfois vague, de la
réalité de Dieu (ou de façon plus
générique, celle d'un Être supérieur)
provoque la tendance à s'adresser à
lui, en demandant sa protection et
son aide. Certes la prière ne se réduit



pas à la supplique, mais la demande
est la manifestation décisive de la
prière en tant que reconnaissance et
expression de la condition de
créature de l'être humain et de sa
dépendance absolue envers un Dieu
dont l'amour nous est donné à
connaître pleinement par la foi (cf. 
Catéchisme, 2629-2635).

L'action de grâce

La reconnaissance des biens reçus et,
à travers eux, de la magnificence et
de la miséricorde divines, pousse à
diriger l’esprit vers Dieu pour
proclamer ses bienfaits et l'en
remercier. L'attitude d'action de
grâce remplit du début jusqu'à la fin
la Sainte Écriture et l'histoire de la
spiritualité. L'une et l'autre mettent
en évidence que, lorsque cette
attitude s'enracine dans l'âme, elle
génère un processus qui conduit à
reconnaître comme un don divin
tout ce qui advient : non seulement



les réalités que l'expérience
immédiate atteste comme
gratifiantes, mais aussi celles qui
peuvent paraître négatives ou
adverses.

Conscient de ce que les événements
se déroulent selon le dessein
amoureux de Dieu, le croyant sait
que tout contribue au bien de ceux –
tout homme – qui sont l'objet de
l'amour divin (cf. Rm 8, 28). «
Habitue-toi à élever ton cœur vers
Dieu en action de grâces, et souvent
dans la journée. — Parce qu’il te
donne ceci ou cela. — Parce qu’on t’a
humilié. — Parce que tu ne possèdes
pas ce dont tu as besoin, ou parce
que tu le possèdes. — Parce que sa
Mère, qui est aussi ta Mère, il l’a
voulue si belle. — Parce qu’il a créé
le soleil et la lune, et cet animal, et
cette plante. — Parce qu’il a donné à
celui-ci d’être éloquent et à toi de
bredouiller…



Remercie-le de tout, parce que tout
est bon. »[4]

L’adoration et la louange

C'est une part essentielle de la prière
que de reconnaître et proclamer la
grandeur de Dieu, la plénitude de son
être, l'infinité de sa bonté et de son
amour. On peut aboutir à la louange
en commençant par considérer la
beauté et l'immensité de l'univers,
comme cela se produit dans de
nombreux textes bibliques (cf., par
exemple, Ps 19 ; Si 42, 15-25 ; Dn 3,
32-90) et de multiples prières de la
tradition chrétienne[5] ; ou en
contemplant les grandes et
merveilleuses œuvres que Dieu
opère dans l'histoire du salut, comme
c'est le cas dans le Magnificat (Lc 1,
46-55) ou dans les grandes hymnes
pauliniennes (voir, par exemple, Ep
1, 3-14) ; ou encore à partir de faits,
petits et même sans importance,



dans lesquels se manifeste l'amour
de Dieu.

En tout cas, ce qui caractérise la
louange c'est que par elle le regard se
dirige tout droit vers Dieu, tel qu'Il
est en lui-même, avec sa perfection
illimitée et infinie. « La louange est la
forme de prière qui reconnaît le plus
immédiatement que Dieu est Dieu !
Elle le chante pour lui-même, elle lui
rend gloire, au-delà de ce qu’il fait,
parce qu’IL EST » (Catéchisme, 2639).
C'est pourquoi elle est intimement
liée à l'adoration, à la
reconnaissance, non seulement
intellectuelle mais existentielle, de la
petitesse de tout le créé en
comparaison du Créateur. Par
conséquent, elle mène à l'humilité, à
l'acceptation de l'indignité
personnelle devant celui qui nous
transcende infiniment ; à
l'émerveillement que cause le fait
que ce Dieu, à qui les anges et
l'univers entier rendent hommage, a



daigné non seulement fixer son
regard sur l'homme, mais encore
s’incarner et – mieux encore, habiter
en lui.

Adoration, louange, demande, action
de grâces résument les dispositions
de fond qui sous-tendent la totalité
du dialogue entre l'homme et Dieu.
Quel que soit le contenu concret de la
prière, celui qui prie le fait, d'une
façon ou d'une autre, en adorant, en
louant, en suppliant, en implorant ou
en rendant grâces à ce Dieu qu'il
vénère, qu'il aime et à qui il fait
confiance. Certes, les contenus
concrets de la prière pourront être
très variés. Dans certains cas on
recourra à la prière pour considérer
des passages de l'Écriture, pour
approfondir une vérité chrétienne,
pour revivre la vie du Christ, pour
éprouver la proximité de sainte
Marie… Dans d'autres cas, le point de
départ sera sa propre vie, afin
d’associer Dieu aux joies et aux



efforts, aux espoirs et aux problèmes
que comporte l'existence ; ou pour
trouver appui et consolation ; ou
pour examiner en présence de Dieu
son propre comportement et arriver
à des résolutions ou des décisions ;
ou plus simplement pour commenter
avec Quelqu'un, dont nous savons
qu'il nous aime, les petits
évènements de la journée.

La prière est une rencontre entre le
croyant et Dieu, sur lequel le croyant
s'appuie et dont il se sait aimé. Donc
la prière peut porter sur la totalité
des évènements qui tissent
l'existence et des sentiments que
peut éprouver le cœur. « Tu m’as
écrit : “ Prier, c’est parler avec Dieu.
Mais de quoi? ” — De quoi ? De lui,
de toi : joies, tristesses, succès et
défaites, nobles ambitions, soucis
quotidiens…, faiblesses ! actions de
grâces et demandes, Amour et
réparation. En deux mots, le
connaître et te connaître : “ se



fréquenter ! ”[6] ». Quel que soit le
chemin emprunté, la prière sera
toujours une rencontre intime et
filiale entre l'homme et Dieu ; elle
suscitera le sentiment de sa
proximité et conduira à vivre en sa
présence chaque jour de la vie.

3. Formes ou expressions de la
prière

Lorsqu'ils s'intéressent aux modes ou
formes de prière, les auteurs ont
coutume de proposer diverses
distinctions : prière vocale et prière
mentale ; prière publique et prière
privée ; prière principalement
intellectuelle ou réflexive et prière
affective ; prière ordonnée et prière
spontanée, etc. Dans d'autres cas, ils
essaient d'ébaucher une gradation
d'intensité de la prière en distinguant
l’oraison mentale, l'oraison de
quiétude, la contemplation, l'oraison
unitive…



Le Catéchisme structure son exposé
en distinguant : la prière vocale, la
méditation et l'oraison
contemplative. Les trois ont en
commun « un trait fondamental : le
recueillement du cœur. Cette
vigilance à garder la Parole et à
demeurer en présence de Dieu fait de
ces trois expressions des temps forts
de la vie de prière » (Catéchisme,
2699). Si le Catéchisme emploie cette
terminologie, il ne fait pas référence
à trois degrés de la vie de prière mais
plutôt à deux chemins : la prière
vocale et la méditation ; il présente
les deux comme étant aptes à
conduire à ce sommet de la vie de
prière qu'est la contemplation. Dans
notre présentation nous nous en
tiendrons à ce schéma.

La prière vocale

L'expression « prière vocale » se
réfère à une prière qui s'exprime
verbalement, c'est-à-dire avec des



mots énoncés silencieusement ou à
haute voix. Cette première approche,
bien qu'elle soit correcte, ne va pas
au fond des choses. Car, d'un côté,
tout dialogue intérieur, même s'il
peut être qualifié de principalement
ou exclusivement mental, s'appuie
chez l'être humain sur le langage et
parfois sur le langage articulé à
haute voix, y compris dans l'intimité
de sa propre chambre. D'un autre
côté, il faut affirmer que la prière
vocale n'est pas seulement une
affaire de mots, mais surtout de
pensée et de cœur. Aussi serait-il plus
exact de soutenir que la prière vocale
est celle que l'on fait en utilisant des
formules préétablies, longues ou
brèves (jaculatoires), tantôt prises
dans la Sainte Écriture (Notre Père, Je
vous salue Marie…), tantôt reçues de
la tradition spirituelle (Veni Sancte
Spiritus, Salve Regina, Souvenez-
vous).



Tout cela, évidemment, à la condition
que les expressions ou formules
récitées vocalement soient une vraie
prière, à savoir que celui qui les récite
le fasse non seulement avec ses lèvres
mais aussi avec son esprit et son
cœur. Si cette dévotion est absente, si
l'on n'a pas conscience de qui est Celui
à qui s'adresse la prière, de ce qui est
dit dans la prière et de qui est celui qui
la fait, alors on ne peut pas vraiment
parler de prière même si, selon
l'expression imagée de sainte Thérèse
d’Avila, « on remue beaucoup les
lèvres »[7].

La prière vocale joue un rôle décisif
dans l'apprentissage de la vie de
prière, surtout au début de la
relation avec Dieu. De fait, lorsqu'il
apprend à faire le signe de croix et à
réciter des prières, l'enfant – et
souvent l'adulte aussi – s'introduit
dans le vécu de la foi et, partant, de
la vie de prière. Cependant, le rôle et
l'importance de la prière vocale ne se



limitent pas aux débuts du dialogue
avec Dieu car elle est appelée à
accompagner la vie spirituelle
pendant tout son développement.

La méditation

Méditer signifie appliquer sa pensée
à considérer une réalité ou une idée
avec le désir de la connaître et de la
comprendre plus à fond et plus
parfaitement. Pour un chrétien, la
méditation – qu'on appelle souvent
aussi oraison mentale – consiste à
orienter la pensée vers Dieu, tel qu'il
s'est révélé au cours de l'histoire
d'Israël et de façon pleine et
définitive en Jésus-Christ. Le
chrétien, en partant de Dieu, dirige
son regard sur sa propre existence
pour l'évaluer et l'adapter au
mystère de vie, de communion et
d'amour que Dieu nous a fait
connaître.

La méditation peut naître de façon
spontanée, à l'occasion des moments



de silence qui accompagnent ou
suivent les cérémonies liturgiques,
ou en lien avec la lecture d'un texte
biblique ou d'un passage d'auteur
spirituel. Dans d'autres
circonstances, elle peut se dérouler
grâce à des moments spécifiques qui
lui sont consacrés. Dans tous les cas,
surtout au début, il est clair qu'elle
implique un effort, un désir
d'approfondir la connaissance de
Dieu et de sa volonté et une
détermination personnelle effective
en vue de progresser dans la vie
chrétienne. Dans ce sens « la
méditation est surtout une recherche
» (Catéchisme, 2705) ; la recherche
non pas de quelque chose, mais de 
Quelqu'un. Ce que vise la méditation
chrétienne n'est pas seulement ni
principalement de comprendre
quelque chose (en dernière instance,
comment Dieu procède et se
manifeste) mais de le rencontrer et,
l'ayant rencontré, de s'identifier à sa
volonté et de s'unir à lui.



L'oraison contemplative

Le progrès de l'expérience
chrétienne et, avec elle et en elle,
celui de la prière, conduisent à une
communication entre le croyant et
Dieu toujours plus continue,
personnelle et intime. C'est dans
cette perspective qu’apparaît la
prière que le Catéchisme qualifie
d'oraison : celle-ci est le fruit d'une
intensification du vécu théologal d'où
surgit une perception vive de la
proximité amoureuse de Dieu. La
relation avec Lui devient de plus en
plus directe, familière et confiante,
de sorte que, au-delà des mots et de
la réflexion, on en vient à vivre de
fait en intime communion avec Lui.

« Qu'est-ce que cette prière ? » se
demande le Catéchisme au début du
chapitre consacré à l'oraison ; il
donne la réponse avec les mots de
sainte Thérèse d’Avila : ce n’est rien
d'autre « qu’un commerce intime



d’amitié où l’on s’entretient souvent
seul à seul avec ce Dieu dont on se
sait aimé »[8]. L'expression "oraison",
telle que l'emploient le Catéchisme et
bien d'autres textes, renvoie donc à
la contemplation, qui en représente
le sommet : le moment où, par
l'action de la grâce, l'esprit est
conduit jusqu'au seuil du divin qui
dépasse toute autre réalité. C'est
aussi, dans un sens plus large, une
perception plus vive et croissante de
la présence de Dieu et du désir de
communier profondément avec Lui,
aussi bien pendant les moments
spécialement dédiés à la prière que
dans l'ensemble de l'existence.
L'oraison est, en somme, appelée à
envelopper la totalité de la personne
humaine – intelligence, volonté et
affectivité – pour atteindre le fond du
cœur et en changer les dispositions,
et à informer ainsi toute la vie du
chrétien, faisant de lui un autre
Christ (cf. Ga 2,20).



4. Conditions et qualités de la
prière

La prière, comme tout acte pleinement
personnel, réclame attention et
intention, conscience de la présence de
Dieu et dialogue effectif et sincère avec
lui. La condition pour que tout cela
soit possible est le recueillement. Ce
mot désigne l'action par laquelle la
volonté, qui est capable de dominer
l'ensemble des forces qui intègrent la
nature humaine, arrive à modérer la
tendance à la dispersion et dispose
ainsi au calme et à la sérénité
intérieure. Cette attitude est
essentielle dans les moments
spécialement dédiés à la prière, pour
couper court à d'autres activités et
faire en sorte d'éviter les distractions.
Mais elle ne doit pas se limiter à ces
moments ; elle doit s'étendre jusqu'à
parvenir à un recueillement habituel
qui s'identifie avec une foi et un amour
remplissant le cœur et conduisant
ainsi à ce que toutes les actions soient



vécues en référence à Dieu, de façon
expresse ou implicite.

Une autre des conditions de la
prière est la confiance. Sans une
pleine confiance en Dieu et en son
amour il n'y aura pas de prière, du
moins une prière sincère et
capable de surmonter les épreuves
et les difficultés. Il ne s'agit pas
seulement de l'assurance qu'une
demande particulière sera
exaucée, mais de la confiance en
Quelqu’un dont nous savons qu'il
nous aime et nous comprend : nous
pouvons lui ouvrir notre cœur
sans réserve (cf. Catéchisme,
2734-2741).

Parfois la prière est un dialogue qui
jaillit facilement du fond de l'âme et
peut être accompagné de joie et de
consolation ; mais parfois – peut-être
même plus fréquemment – elle peut
exiger décision et insistance. C'est
alors que peut s'introduire le



découragement qui conduit à penser
que le temps consacré à fréquenter
Dieu ne présente pas d'intérêt (cf. 
Catéchisme, 2728). Dans ces moments,
une autre des qualités de la prière est
mise en évidence : la persévérance. La
raison d'être de la prière n'est pas
d'obtenir des avantages, ni de
rechercher des satisfactions, des
marques d'intérêt ou des consolations,
mais la communion avec Dieu ; d'où la
nécessité et la valeur de la
persévérance dans la prière qui est
toujours, avec ou sans entrain et
plaisir, une rencontre vivante avec
Dieu (cf. Catéchisme, 2742-2745,
2746-2751).

Un trait spécifique, et fondamental, de
la prière chrétienne est son caractère
trinitaire. C'est le fruit de l'action du
Saint-Esprit qui, en infusant la foi,
l'espérance et l'amour, nous fait
progresser dans la présence de Dieu
jusqu'à se savoir à la fois sur cette
terre, où l'on vit et travaille, et au ciel,



rendu présent par la grâce dans notre
propre cœur[9]. Le chrétien qui vit de
foi se sait invité à fréquenter les anges
et les saints, Sainte Marie et, surtout,
Jésus-Christ, fils de Dieu incarné, dans
l'humanité duquel il perçoit la divinité
de sa personne ; et, poursuivant ce
chemin, à reconnaître la réalité de
Dieu le Père et de son amour infini,
pour entrer toujours plus
profondément dans une relation
confiante avec lui.

La prière chrétienne est pour cela et,
de façon éminente,une prière filiale.
La prière d'un fils qui, à tout moment
– dans la joie ou la douleur, au travail
ou au repos – s'adresse à son Père
avec simplicité et sincérité pour
déposer entre ses mains les élans et
les sentiments qu'il éprouve dans son
cœur, avec l'assurance de trouver
chez lui accueil et compréhension.
Bien plus, un amour qui donne son
sens à toute chose.



José Luis Illanes

Bibliographie de base

Catéchisme de l'Église Catholique,
2558-2758.

Lectures recommandées (français et
espagnol)

Saint Josémaria, Homélies Le
triomphe du Christ dans l'humilité ;
L'Eucharistie, mystère de foi et
d'amour ; L'Ascension du Seigneur au
ciel ; Le Grand Inconnu et Vers Jésus,
par Marie, dans Quand le Christ
passe, 12-21, 83-94, 117-126, 127-138
et 139-149. Homélies L’amitié avec
Dieu ; Vie de prière et Vers la sainteté,
dansAmis de Dieu, 142-153, 238-257,
294-316.

J. Echevarría, Itinerarios de vida
espiritual, Planeta, Barcelona 2001,
pp. 99-114.



J.-L. Illanes, Tratado de teología
espiritual, Eunsa, Pamplona 2007, pp.
427-483.

M. Belda, Guiados por el Espíritu de
Dios. Curso de Teología Espiritual,
Palabra, Madrid 2006, pp. 301-338.

[1] L’Église professe sa Foi dans le
Symbole des Apôtres (Première partie
de ces thèmes). Elle célèbre le
Mystère, c’est-à-dire la réalité de
Dieu et de son amour à laquelle nous
ouvre la foi, dans la Liturgie
sacramentelle (Seconde partie).
Comme fruit de cette célébration du
Mystère, les fidèles reçoivent une vie
nouvelle qui les porte à vivre en
accord avec leur condition de fils de
Dieu (Troisième partie). Cette
communication à l’homme de la vie
divine demande à être reçue et vécue
dans une attitude de relation



personnelle avec Dieu : cette relation
s’exprime, se développe et se fortifie
dans la prière (Quatrième partie).

[2] Saint Jean Damascène,La foi
orthodoxe, III, 24 : PG 94, 1090.

[3] Saint Jean Climaque, L’échelle du
paradis, grade 28 : PG 88, 1129.

[4] Saint Josémaria, Chemin, 268.

[5] Cf deux des plus connues : les
“Louanges de Dieu Très Haut” et le
“Cantique de frère soleil” de saint
François d'Assise.

[6] Saint Josémaria, Chemin, 91.

[7] Sainte Thérèse d'Avila, Première
demeure, c. 1, 7.

[8] Sainte Thérèse d'Avila, Vie, c. 8, n.
5.

[9] Cf. Saint Josémaria, Entretiens,
116.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/la-priere/
(09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/la-priere/
https://opusdei.org/fr-be/article/la-priere/

	Thème 39 - La prière

