
opusdei.org

Jouer pour vivre :
Loisirs et temps
libre (1)

La vie a besoin du jeu. On y
apprend, entre autre, à gagner
et à perdre, à utiliser son
imagination, à vivre avec les
autres... et même à fréquenter
Dieu.

14/07/2021

De nos jours, dans beaucoup de pays,
le système éducatif prévoit de plus
en plus de temps libre pour les
enfants et les jeunes. De ce fait,



beaucoup de parents sont
spécialement sensibles à
l'importance de ce temps pour
l'éducation de leurs enfants ; ainsi
sous la crainte qu'ils « perdent leur
temps » pendant les vacances
scolaires, un bon nombre de familles
cherchent des activités extrascolaires
pour leurs enfants. Il n'est pas rare
que ces activités — une langue ou un
instrument de musique — aient une
dimension éducative qui complète
les études.

La valeur du temps libre

Le temps libre possède des virtualités
éducatives spécifiques. Jean Paul II, à
ce propos, encourageait à «
promouvoir et valoriser le temps
libre des jeunes et à mieux orienter
leurs énergies » [1]. Pendant ces
heures quotidiennes où les
obligations scolaires s'interrompent,
le jeune se sent maître de son destin
et peut faire ce qu'il veut réellement :



être avec ses amis ou en famille,
s'adonner à certaines de ses activités
favorites, se reposer et s'amuser de la
manière qui lui plaît le plus. Dans ce
domaine, il prend ses décisions sans
hésiter à les assumer, parce qu'elles
visent à hiérarchiser ses intérêts :
Qu'est-ce qu'il me plairait de faire,
quelle tâche devrais-je recommencer
ou laquelle pourrais-je remettre à
plus tard… ? Il peut apprendre à
mieux se connaître lui-même,
découvrir de nouvelles
responsabilités et les gérer. En
définitive, il met en jeu sa liberté
d'une façon plus ou moins
consciente.

C'est pourquoi les parents et les
éducateurs doivent valoriser le
temps libre de ceux qui dépendent
d'eux. Éduquer, c'est éduquer à la
liberté. Or le temps « libre » est, par
définition, un temps de liberté, un
temps pour la gratuité, la beauté et le
dialogue ; un temps pour toutes ces



choses qui ne sont pas «
contraignantes » mais sans quoi il
n'est pas possible de vivre.

Ce potentiel éducatif peut se gâcher
lorsque les parents se désintéressent
des loisirs de leurs enfants — pourvu
qu'ils accomplissent leurs obligations
scolaires ! —, ou quand ils n'y voient
qu'une occasion de « prolonger » la
formation scolaire. Dans le premier
cas, il est facile que les enfants se
laissent aller à la commodité ou à la
paresse, en se reposant avec le
minimum d'effort : avec la télévision,
les jeux vidéo… Dans le deuxième
cas, le temps libre perd sa spécificité
éducative, devenant une sorte de
prolongation de l'école sous
l'initiative presque exclusive des
parents. À la fin, malheureusement,
les enfants se trouveraient devant
une existence partagée entre
obligations et divertissements. Il
convient, par conséquent, que les
parents évaluent ces activités par



rapport à la croissance intérieure des
jeunes ; qu'ils voient si elles
contribuent de façon équilibrée au
repos et à la formation de leurs
enfants.

Un horaire serré signifie que l'enfant
fera beaucoup de choses, mais il se
peut qu'il n'apprenne pas pour
autant à bien gérer son temps. Si l'on
veut que les enfants grandissent dans
les vertus, il faut les aider à faire
l'expérience de leur liberté. S'ils ne
peuvent pas choisir leurs activités
favorites, si dans la pratique ils sont
empêchés de jouer ou d'être avec
leurs amis, le risque existe qu'ils ne
sachent pas comment se détendre
lorsqu'ils seront grands. Il est alors
facile qu'ils finissent par se laisser
aller aux offres de la société de
consommation.

Éduquer à l'usage volontaire et
responsable du temps libre requiert
que les parents connaissent bien



leurs enfants, parce qu'il convient de
leur proposer des modalités de loisir
correspondant à leurs intérêts et à
leurs capacités, les détendant et les
amusant. Les enfants, surtout
lorsqu'ils sont encore petits — c'est
alors la meilleure période pour les
former dans ce domaine — sont très
ouverts à ce que leurs parents leur
proposent : s'ils sont satisfaits, des
bases solides seront posées qui leur
permettront de découvrir par eux-
mêmes la meilleure manière de gérer
leurs loisirs. Bien évidemment, pour
ce faire les parents auront besoin
d'imagination et d'esprit de sacrifice.
Par exemple, il convient de modérer
les activités qui consomment un
temps excessif ou amènent l'enfant à
s'isoler (passer des heures devant le
poste de télévision ou sur l'internet)
et de privilégier celles qui permettent
de cultiver des rapports d'amitié et
qui les attirent spontanément,
comme c'est le cas pour le sport, les



excursions, ou les jeux avec d'autres
enfants.

Jouer pour grandir

Cela étant, parmi toutes les
occupations possibles pour le temps
libre, il en est une que les enfants —
et non seulement eux — préfèrent à
toutes les autres : le jeu. C'est naturel,
parce que le jeu est associé
spontanément au bonheur, à une
situation dans laquelle le temps n'est
pas une charge, à une expérience
ouverte à l'admiration et à
l'inattendu. Dans le jeu chacun
montre son identité la plus intime : il
s'y implique avec tout son être,
souvent davantage que dans d'autres
tâches. Le jeu est, avant tout, un
échantillon de ce que sera leur vie :
une façon d'apprendre à utiliser les
énergies disponibles, un test de ses
capacités, de ce qui peut être réalisé.
L'animal joue aussi, mais beaucoup
moins que l'homme, précisément



parce que son apprentissage se
stabilise. La personne humaine joue
pendant toute sa vie, parce qu'elle
peut continuer de grandir, en tant
que personne, sans limite d'âge.

La nature humaine se sert du jeu
pour atteindre son développement et
sa maturité. En jouant, les enfants
apprennent à interpréter des
connaissances, à tester leurs forces
dans une compétition, à intégrer
différents aspects de leur
personnalité : le jeu constitue un défi
permanent. Les enfants font aussi
l'expérience de règles qu'ils doivent
assumer librement pour bien jouer,
se donnent des objectifs et s'exercent
à relativiser leurs défaites. Il n'est
pas possible de jouer sans être
responsable, si bien que le jeu
possède une valeur éthique et aide à
être des sujets dotés d'une moralité.
C'est pourquoi il est normal de jouer
avec d'autres : ce sont les « jeux de
société ». Ce caractère social est si



enraciné que les enfants ont
tendance, même s'ils jouent tout
seuls, à élaborer des scénarios
fantastiques, des histoires, d'autres
personnages avec lesquels ils
peuvent dialoguer et entrer en
rapport. Dans les jeux, les enfants
apprennent à se connaître et à
connaître les autres. Ils ressentent la
joie d'être et de s'amuser avec les
autres, ils assimilent et imitent les
rôles de leurs aînés.

C'est surtout en famille qu'ils
apprennent à jouer. Vivre, c'est
jouer, entrer en compétition ; mais
vivre c'est aussi coopérer, aider, être
ensemble. Il est difficile de
comprendre comment les deux
aspects peuvent se concilier — la
compétition et la bonne entente — en
dehors de l'institution familiale. Le
jeu est un de moyens essentiels pour
s'ouvrir à la socialisation. En
définitive, la grande valeur
pédagogique du jeu réside dans son



aptitude à faire le lien entre la
dimension affective et l'action. C'est
pourquoi peu de choses unissent si
étroitement parents et enfants que
de jouer ensemble. Comme saint
Josémaria le rappelait, les parents
doivent être les amis de leurs
enfants : S'il faut se mettre à quatre
pattes avec les plus petits, tu te mets à
jouer avec un train ou avec des petits
soldats […] ; voilà le grand conseil [2].
Certes, à mesure que les enfants
grandissent, le temps libre et les jeux
seront utilisés d'une autre manière.

Cela veut simplement dire que
l'intérêt des parents pour les loisirs
de leurs enfants prendra de
nouvelles formes. Ils peuvent, par
exemple, les encourager à inviter
leurs amis à la maison, ou bien
assister aux épreuves sportives
auxquelles leurs enfants
participent… Des initiatives qui
permettent, de surcroît, de connaître
leurs amis et leurs familles, sans



donner la fausse impression qu'ils
veulent les contrôler ou qu'ils se
méfient d'eux. Ils peuvent aussi, avec
l'aide d'autres parents, créer des
espaces ludiques où des diversions
saines sont proposées et des activités
tenant compte de la formation
intégrale des participants.

Notre fondateur a promu très tôt ce
genre d'initiatives, qui proposent un
milieu formateur pour les jeux des
enfants, tout en leur permettant
d'être conscients de leur dignité
d'enfant de Dieu par leur souci des
autres. Des lieux où ils apprennent
qu'il y a un temps pour chaque chose
et que chaque chose a son temps et
que, à tous les âges, y compris quand
ils sont encore tout petits, peuvent
rechercher la sainteté et laisser leur
empreinte auprès des personnes qui
les entourent. En reprenant une
expression de Paul VI, très chère à
Jean Paul II, nous pourrions dire que
les clubs de jeunes sont des lieux où



l'on apprend à être « experts en
humanité » [3]. C'est pourquoi les
parents commettraient une grave
erreur s'ils ne s'intéressaient qu'aux
résultats scolaires ou sportifs de
leurs enfants.

Jouer pour vivre

En grec, éducation (paideia) et jeu
(paidiá) sont des termes appartenant
à la même famille sémantique. La
raison en est qu'en apprenant à jouer
l'on acquiert aussi une attitude fort
utile pour affronter la vie. Bien que
cela semble paradoxal, les enfants ne
sont pas les seuls à avoir besoin de
jouer. Nous pourrions même dire
que plus l'homme avance en âge,
plus il doit jouer. Nous connaissons
tous des personnes déconcertées par
l'arrivée de la vieillesse : elles
découvrent qu'elles n'ont plus la
même force qu'autrefois et pensent
n'être plus capables de relever les
défis de la vie. C'est une attitude que,



du reste, nous pouvons trouver aussi
chez beaucoup de jeunes, des
vieillards prématurés, qui semblent
manquer de la souplesse nécessaire
pour aborder de nouvelles situations.

En sens opposé, nous avons
probablement eu affaire à des
personnes âgées qui gardent un
esprit jeune : capables de
s'enthousiasmer, de recommencer,
d'affronter chaque nouvelle journée
comme si c'était la « première »,
parfois malgré des limites physiques
considérables. Ces cas mettent en
évidence le fait qu'au fur et à mesure
que l'homme grandit, il est de plus en
plus important qu'il affronte la vie
avec un certain sens ludique. Car
celui qui a appris à jouer sait
relativiser les résultats — succès ou
échecs — et découvrir la valeur des
jeux eux-mêmes ; il connaît la
satisfaction de trouver de nouvelles
solutions pour l'emporter ; il évite la
médiocrité qui ne cherche que le bon



résultat tout en compromettant le
côté divertissant. Voilà des
dispositions à appliquer aux choses «
sérieuses » de la vie, aux tâches
ordinaires, aux nouvelles situations
qui, abordées d'une autre manière,
pourraient conduire au
découragement ou à un sentiment
d'incapacité.

Le temps du travail et celui du jeu
sont différents, mais l'attitude
personnelle n'est pas forcément
différente, puisque c'est la même
personne qui travaille ou qui joue.
Les œuvres humaines sont
éphémères, c'est pourquoi elles ne
doivent pas être prises trop au
sérieux. Leur plus haute valeur,
comme saint Josémaria nous l'a
appris, consiste dans la certitude que
Dieu nous y attend. La vie ne trouve
son sens plénier que lorsque nous
faisons les choses par amour pour
lui… Mieux encore, dans la mesure
où nous les faisons avec lui. Le côté



sérieux de la vie fait que nous ne
pouvons pas plaisanter avec la grâce
que Dieu nous offre, avec les
occasions qu'il nous propose. Cela
dit, le Seigneur lui aussi se sert de la
grâce pour plaisanter avec l'homme : 
Il écrit parfaitement avec le pied d'une
table [4], remarquait saint Josémaria.

Seule la relation personnelle avec
Dieu donne de la stabilité, du nerf et
un sens à la vie et à toutes les œuvres
humaines. Le philosophe Platon a eu
l'intuition de cette grande vérité : « Je
dis qu'il faut attacher de l'importance
à ce qui le mérite, et ne point se
mettre en peine de ce qui est indigne
de nos soins ; que Dieu par sa nature
est l'objet le plus digne de nous
occuper, mais, que l'homme, […] n'est
qu'un jouet sorti des mains de Dieu,
et que c'est là en effet le meilleur de
ses titres ; qu'il faut par conséquent
que tous, hommes et femmes, se
conformant à cette destination, se
livrent toute leur vie aux jeux les



plus beaux. [5] » Les jeux les plus
beaux sont les « jeux » de Dieu.

Chacun doit assumer librement qu'il
est appelé à jouer avec le Créateur et,
en prenant la main qu'il lui tend, à
faire face à la vie, avec la confiance
et l'esprit sportif avec lesquels un
enfant joue avec son Père. Ainsi, nos
projets aboutiront plus tôt, davantage
et mieux ; nous serons capables de
surmonter les défaites apparentes,
parce que ce qui est le plus
important — avoir joué avec Dieu —
aura été fait et d'autres aventures
nous attendront sûrement. La Sainte
Écriture nous présente ainsi la
Sagesse divine : J'étais à ses côtés
comme le maître d'œuvre, je
faisais ses délices, jour après jour,
m'ébattant tout le temps en sa
présence, m'ébattant sur la surface
de sa terre et trouvant mes délices
parmi les enfants des hommes [6].
Dieu, qui « joue » en créant, nous
apprend à vivre avec joie, avec



assurance, avec la confiance que
nous recevrons, peut-être
inopinément, le cadeau que nous
souhaitons, car toutes choses
concourent au bien de ceux qui
aiment Dieu, de ceux qui sont
appelés selon son éternel dessein
[7].

[1]. Jean Paul II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 22 novembre
1981, n° 76.

[2]. De saint Josémaria, notes prises
lors de sa catéchèse orale, recueillies
dans Catequesis en América, II, p.
187.

[3]. Jean Paul II, Discours aux
participants au VI Symposium du
Conseils des Conférences des évêques
d'Europe, 11 octobre 1985, n° 13.

[4]. Amis de Dieu, n° 117.

[5]. Platon, Les Lois, 804d.



[6]. Pr 8, 30-31.

[7]. Rm 8, 28.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/jouer-pour-
vivre-1/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/jouer-pour-vivre-1/
https://opusdei.org/fr-be/article/jouer-pour-vivre-1/
https://opusdei.org/fr-be/article/jouer-pour-vivre-1/

	Jouer pour vivre : Loisirs et temps libre (1)

