opusdei.org

Je suis ressuscité et
je me retrouve avec
toi

Le temps de Paques, une
explosion de joie, s'étend de la
Veillée pascale au dimanche de
la Pentecote. En ces cinquante
jours, I'Eglise nous enveloppe
de sa joie pour la victoire du
Seigneur sur la mort. Le Christ
Vit et vient a notre rencontre.

09/04/2023

Venez, les bénis de mon Peére, dit le
Seigneur, recevez en héritage le



royaume préparé pour vous depuis
la création du monde, alléluia. [1] »
Le temps pascal est une avance du
bonheur que Jésus-Christ nous a
gagné par sa victoire sur la mort. Le
Seigneur fut livré pour nos fautes et
ressuscité pour notre
justification[2], pour que,
demeurant en lui, notre joie soit
complete [3].

Dans I’ensemble de ’année
liturgique, le temps pascal est le
temps fort par excellence, parce que
le message chrétien est 'annonce
joyeuse qui jaillit avec une grande
force du salut opéré par le Seigneur
dans sa Paque, son passage de la
mort a la vie nouvelle. Le temps
pascal est un temps de joie, d’une joie
qui ne se limite pas a cette seule
époque de ’année liturgique, mais qui
réjouit a tout moment le cceur du
chrétien. Car le Christ vit : le Christ
n’est pas une figure qui n’a fait que
passer, qui n’a existé qu’un certain



temps et qui s’en est allée en nous
laissant un souvenir et un exemple
admirables [4]

Ce que le petit groupe de témoins
que Dieu avait choisis d’avance [5]
avait pu seul expérimenter lors des
apparitions du Ressuscité, s’offre
maintenant a nous dans la liturgie,
qui nous fait revivre ces mystéres.
Comme le pape saint Léon l'affirmait
dans sa prédication « toutes les
réalités concernant notre
Rédempteur, qui étaient auparavant
visibles, sont devenues maintenant
des rites sacramentels » [6]. Comme
elle est parlante la coutume des
chrétiens d’Orient qui, conscients de
cette réalité, échangent le baiser
pascal des le matin du dimanche de
la Résurrection : « Christos aneste »,
le Christ est ressuscité ; « alethos
aneste », il est vraiment ressuscité.

La liturgie latine, qui déversait sa
joie la nuit sainte dans I’Exultet, la



condense le dimanche de Paques
dans la belle ouverture Resurrexi : «
Je suis ressuscité et je me retrouve
avec toi. Ta main s’est posée sur moi,
ta sagesse s’est montrée admirable.
[7] » Délicatement, nous mettons sur
les levres du Seigneur, en termes
d’une ardente priere filiale adressée
au Pere, 'expérience ineffable de la
résurrection, vécue avec lui des les
premieres lueurs du dimanche. Dans
sa prédication, saint Josémaria nous
encourageait de la facon suivante a
nous approcher du Christ, persuadés
d’étre ses contemporains : J’ai tenu a
rappeler, briévement, certains des
aspects de cette existence actuelle du
Christ — Iesus Christus heri et hodie ;
ipse et in sacula — parce que le
fondement de toute la vie chrétienne
est la [8]. Le Seigneur veut que nous
le fréquentions et que nous ne
parlions pas de lui au passé, comme
dans un souvenir, mais bien
conscients de son aujourd’hui, son
actualité, sa compagnie vivante.



La Cinquantaine pascale

Bien avant que le Caréme et les
autres temps liturgiques n’existent,
la communauté chrétienne célébrait
déja cette cinquantaine joyeuse.
Celui qui, au cours de cette période,
n’exprimait pas sa jubilation était
considéré comme quelqu’un qui
n’avait pas saisi le noyau de la foi,
parce qu’« avec Jésus Christ la joie
nait et renait toujours » [9]. Cette
féte, qui se prolonge si longtemps,
nous fait comprendre a quel point
les souffrances du temps présent
ne sont pas a comparer a la gloire
qui doit se révéler en nous [10].
Pendant ce temps, I'Eglise vit déja la
joie que le Seigneur lui offre : Ce que
P’ceil n’a pas vu, ce que l’oreille n’a
pas entendu, ce qui n’est pas
monté au coeur de ’homme [11].

Ce sens eschatologique, cet avant-
gout du ciel, se reflétent depuis
plusieurs siecles dans la praxis



liturgique de supprimer pendant le
temps pascal les lectures de ’Ancien
Testament. Si ’Ancienne Alliance
tout entiere est une préparation, la
Cinquantaine pascale, pour sa part,
célebre la réalité du royaume de Dieu
déja présent. A PAques, tout étant
renouvelé, il n’y a plus de place pour
les figures la ou tout s’est déja
accompli. C’est pourquoi, pendant le
temps pascal, la liturgie proclame les
Actes des Apotres et le livre de
I’Apocalypse, en plus du quatrieme
Evangile. Des livres lumineux, ayant
une particuliére affinité avec la
spiritualité du temps actuel.

Les écrivains de I’Orient et de
I’Occident chrétiens ont contemplé
I’ensemble de la Cinquantaine
pascale comme un unique et long
jour de féte. C’est pourquoi les
dimanches de ce temps ne
s’appellent pas deuxiéme, troisieme,
quatriéme... apres Paques, mais
simplement dimanche de Paques. Le



temps pascal tout entier est comme
un unique et grand dimanche, le
dimanche qui, de tous les dimanches,
a fait un seul dimanche. Le dimanche
de Pentecote doit s’entendre en ce
méme sens, Non pas comme une
nouvelle féte, mais en tant que jour
conclusif de la grande féte de Paques.

Le caréme arrivé, quelques hymnes
de la tradition liturgique de I'Eglise
récitaient I’alléluia sur le ton d’un
adieu. Par contraste, la liturgie
pascale se complait dans ce chant,
parce que l’alléluia est une
anticipation du cantique nouveau que
les baptisés entonneront au ciel [12],
conscients d’étre ressuscités avec le
Christ. C’est pourquoi, pendant le
temps pascal, le refrain du psaume
responsorial tout comme le dernier
verset des antiennes de la messe
reprennent souvent cette
acclamation, qui joint 'impératif du
verbe hébreu hallal — louer — au
nom de Dieu, le Seigneur.



« Heureux I’'Alléluia que nous
entonnerons la-haut | — s’exclame
saint Augustin dans une homélie—.
Alléluia paisible, sans adversaire !
La, il n’y a plus aucun ennemi, et on
ne perd aucun ami. La-haut, louange
a Dieu, et ici-bas, louange a Dieu.
Mais ici au milieu des soucis, et la
dans la paix. Ici par des hommes
destinés a mourir, la par ceux qui
vivront toujours ; ici en espérance, la
en réalité ; ici sur le chemin, 1a dans
la patrie. [13] » Saint Jérome écrit
qu’en Palestine, pendant les premiers
siecles, ce cri était devenu si habituel
que ceux qui labouraient les champs
s’écriait de temps en temps : alléluia !
Et les rameurs des embarcations
transportant les voyageurs d’une rive
du fleuve a I’autre s’exclamaient en
se croisant : Alléluia ! Une jubilation
profonde et sereine se saisit de I’Eglise
pendant ces semaines du temps
pascal ; celle-la méme que notre
Seigneur a voulu laisser en héritage a
tous les chrétiens et qui, a un titre



spécial, est le patrimoine des enfants
de Dieu dans son Opus Dei, comme
saint Josémaria Uaffirmait avec pleine
conviction ; un contentement plein de
contenu surnaturel, que rien ni
personne ne pourra nous enlever si,
nous, nous ne le permettons pas [14]

L’octave de Paques

« Les huit premiers jours du temps
pascal constituent 'octave de Paques
et sont célébrés comme solennités du
Seigneur. [15] » Jadis, pendant
I’'octave, ’évéque de Rome célébrait
les stationes pour faire entrer les
néophytes dans le triomphe de
quelques saints spécialement
significatifs pour la vie chrétienne de
la « Urbs ». C’était une espece de
géographie de la foi, dans laquelle la
Rome chrétienne apparaissait
comme une reconstruction de la
Jérusalem du Seigneur. Plusieurs
basiliques romaines étaient visitées :
la veille de Paques, la statio avait lieu



a Saint-Jean-de-Latran ; le dimanche,
a Sainte-Marie-Majeure ; le lundi, a
Saint-Pierre du Vatican ; le mardi, a
Saint Paul-hors-les-murs ; le
mercredi, a Saint Laurent-hors-les-
murs ; le jeudi, a la basilique des
Saints-Apotres ; le vendredi, a Sainte-
Marie ad martyres ; et le samedi, de
nouveau a Saint-Jean-de-Latran.

Les lectures de I’'octave se
rapportaient au lieu de la
célébration. Ainsi, par exemple, le
mercredi, la statio se célébrait a la
basilique Saint Laurent-hors-les-
murs et ’évangile proclamé était
celui du feu de braise [16], faisant
clairement allusion a la tradition
populaire romaine selon laquelle le
diacre Laurent fut martyrisé sur un
grill. Le samedi de I’octave était le
jour ou les néophytes déposaient
I’aube qu’ils avaient revétue lors de
leur baptéme au cours de la veillée
pascale. Dés lors, la premiére lecture
reprenait 'exhortation de saint



Pierre qui commence par les mots «
deponentes igitur omnem
malitiam... » [17] : ayant rejeté toute
malice...

Les Péres de I'Eglise parlaient
souvent du dimanche comme du
huitiéme jour. Placé au-dela de la
suite des sept jours, il évoque le
commencement du temps et sa fin au
siécle futur [18]. C’est pourquoi les
anciens baptistéres, comme celui de
Saint-Jean-de-Latran, étaient de
forme octogonale ; les catéchumenes
sortaient des fonds baptismaux pour
commencer une vie nouvelle, déja
ouverte au huitieme jour, un
dimanche qui n’en finit pas. Chaque
dimanche nous rappelle ainsi que
notre vie se déroule dans le temps de
la Résurrection.

Ascension et Pentecote

« Par son ascension, le Seigneur
ressuscité attire le regard des
apotres, le notre aussi, vers les



hauteurs du ciel, pour nous montrer
que le terme de notre chemin est le
Pere. [19] » Le temps d’une nouvelle
présence du Seigneur commence
ainsi : on dirait qu’il se cache encore
plus, mais, dans une certaine
mesure, il se tient plus prés de nous ;
C’est le début du temps de la liturgie,
qui n’est dans son ensemble qu’une
grande priere au Pere, par le Fils
dans ’Esprit Saint ; une priére, tel un
fleuve tranquille et large [20].

Jésus disparait de la vue des apotres,
qui en sont peut-étre restés
taciturnes dans un premier temps. «
Nous ne savons pas s’ils se rendirent
compte a ce moment du fait que,
précisément devant eux, était en
train de s’ouvrir un horizon
magnifique, infini, le point d’arrivée
définitif du pelerinage terrestre de
I’homme. Peut-étre ne le comprirent-
ils que le jour de la Pentecote,
illuminés par I’Esprit Saint. [21] »



« Dieu éternel et tout-puissant, tu as
voulu que la célébration du mystere
de Paques dure cinquante jours et
s’acheve avec la Pentecote... » [22].
L’Fglise nous apprend a reconnaitre
en ce nombre le langage expressif de
la révélation. Le nombre cinquante
comportait deux cadences
importantes dans la vie religieuse
d’Israél : la féte de la PentecOte, sept
semaines apres le début de la récolte
du blé ; et la féte du jubilée qui
déclarait sainte la cinquantiéme
année : une année consacrée au
Seigneur pendant laquelle chacun
pouvait rentrer dans son patrimoine
et rejoindre son clan d’origine [23].
Dans le temps de I’Eglise, le «
sacrement de la Paque » comporte les
cinquante jours qui suivent la
Résurrection du Seigneur, jusqu’a la
descente de ’Esprit Saint a la
Pentecote. Si, dans le langage de la
liturgie, le caréme signifie notre
conversion a Dieu de toute notre
ame, de tout notre esprit, de tout



notre coeur, Paques signifie notre vie
nouvelle de co-ressuscités avec le
Christ. Igitur, si consurrexistis
Christo, quce sursum sunt

quecerite : Du moment donc que
vous étes ressuscités avec le Christ,
recherchez les choses d’en haut, la
ou se trouve le Christ, assis a la
droite de Dieu [24].

Au terme de ces cinquante jours, «
nous arrivons au sommet de tous les
biens et a la métropole de toutes les
fétes » [25], car, inséparable de
Paques, elle est comme « la Mére de
toutes les fétes ». « Additionnez,
disait Tertullien aux paiens de son
époque, toutes vos fétes et vous ne
parviendrez pas a la cinquantaine de
la Pentecote. » [26] La Pentecote est,
donc, un dimanche conclusif, de
plénitude. En cette solennité, nous
voyons trés admiratifs comment
Dieu, a travers le don de la liturgie,
actualise la donation de I’Esprit



intervenue a 'aube de I'Eglise
naissante.

Silors de I’Ascension, Jésus « est
monté au ciel pour nous rendre
participants de sa divinité » [27],
maintenant, le jour de la Pentecote,
le Seigneur, assis a la droite du Pére,
communique la vie divine a ’Eglise
par 'infusion du Paraclet, fruit de la
Croix [28]. Saint Josémaria vivait et
nous encourageait a vivre en ayant le
sens d’un présent perpétuel : Aide-
moti a réclamer une nouvelle
Pentecote qui embrase encore une fois
la terre [29].

Cela explique aussi pourquoi saint
Josemaria a voulu commencer
certains moyens de formation en
récitant une priére traditionnelle de
’Eglise qui peut étre trouvée, par
exemple, dans la messe votive de
I’Esprit Saint : Deus, qui corda
fidelium Sancti Spiritus illustratione
docuisti, da nobis in eodem Spiritu



recta sapere, et de eius semper
consolatione gaudere [30]. Avec des
mots de la liturgie, nous demandons
a Dieu le Pére que I’Esprit Saint nous
rende capables d’apprécier, de
savourer, le sens des choses de Dieu ;
et nous demandons aussi de jouir de
la consolation stimulante du Grand
Inconnu. Parce que « le monde a
besoin du courage, de I’espérance, de
la foi et de la persévérance des
disciples du Christ. Le monde a
besoin des fruits, des dons de ’Esprit
Saint, comme énumere saint Paul :
amour, joie, paix, patience, bonté,
bienveillance, fidélité, douceur et
maitrise de soi (Ga 5, 22). Le don de
I’Esprit Saint a été accordé en
abondance a I’Eglise et a chacun de
nous, pour que nous puissions vivre
avec une foi authentique et une
charité active, pour que nous
puissions répandre les germes de la
réconciliation et de la paix.[31] »

Félix Maria Arocena



[1]. Missel romain, Mercredi dans
I’octave de Paques, Antienne
d’ouverture. Cf. Mt 25, 34.

[2]. Rm 4, 25.

[3]. Cf. Jn 15, 9-11.

[4]. Quand le Christ passe, n° 102.
[5]. Ac 10, 41.

[6]. Saint Léon le Grand, Sermo 74, 2
(PL 54, 398).

[7]. Missel romain, Dimanche de la
Résurrection, Antienne d’ouverture.
Cf. Ps 138 (139), 18.5-6.

[8]. Quand le Christ passe, n° 104. Cf.
He 13, 8.

[9]. Pape Frangois, Exhortation
apostolique Evangelii gaudium, 24
novembre 2013, n° 1.



[10]. Rm 8, 18.
[11].1 Co 2, 9.
[12]. Cf. Ap 5, 9.

[13]. Saint Augustin, Sermo 256, 3 (PL
38, 1193).

[14]. Don Alvaro, Marcher avec Jésus,
197, (Lettres de famille I, n° 301).

[15]. Missel romain, Normes
universelles de ’année liturgique, 24.

[16]. Jn 21, 9.
[17].1P 2, 1.

[18]. Cf. saint Jean Paul I, Lettre
apostolique Dies Domini, 31 mai
1998, n° 26.

[19]. Pape Francois, Regina Ceeli, 31
mai 2015.

[20]. Chemin, n° 145.



[21] Benoit XVI, Homélie, 28 mai
2006.

[22]. Missel romain, Messe de la veille
de la Pentecoéte, collecte.

[23]. Cf. Lv 23, 15-22 ; Nb 28, 26-31 ;
Lv 25, 1-22.

[24]. Col 3, 1.

[25]. Saint Jean Chrysostome, Homilia
II de Sancta Pentecoste (PG 50, 463).

[26]. Tertullien, De idolatria (PL 1,
683).

[27]. Missel romain, Ascension du
Seigneur, préface II.

[28]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 96.

[29]. Sillon, n° 213.

[30]. Missel romain, Messe votive de
I’Esprit Saint, collecte.



[31]. Pape Francois, Homélie en la
solennité de la Pentecote, 24 mai
2015.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-be/article/je-suis-
ressuscite-et-je-me-retrouve-avec-toi/
(29/01/2026)


https://opusdei.org/fr-be/article/je-suis-ressuscite-et-je-me-retrouve-avec-toi/
https://opusdei.org/fr-be/article/je-suis-ressuscite-et-je-me-retrouve-avec-toi/
https://opusdei.org/fr-be/article/je-suis-ressuscite-et-je-me-retrouve-avec-toi/

	Je suis ressuscité et je me retrouve avec toi

