
opusdei.org

Intelligence
artificielle et paix

Quelles seront les conséquences
à moyen et à long terme des
nouvelles technologies
numériques, et quel sera leur
impact sur la vie des individus
et de la société, sur la stabilité
internationale et sur la paix ?
C'est par ces questions que le
Pape François introduit le
message de la 57e Journée
mondiale de la paix, qui sera
célébrée le 1er janvier 2024.

29/12/2023



MESSAGE 

DE SA SAINTETÉ

FRANÇOIS

POUR LA 57ème

JOURNÉE MONDIALE DE LA PAIX

1er JANVIER 2024

Intelligence artificielle et paix

En ce début de la nouvelle année,
temps de grâce que le Seigneur
accorde à chacun d’entre nous, je
voudrais m’adresser au Peuple de
Dieu, aux nations, aux chefs d’État et
de Gouvernement, aux représentants
des différentes religions et de la
société civile, ainsi qu’à tous les
hommes et femmes de notre temps,
pour leur présenter mes meilleurs
vœux de paix.



1. Le progrès de la science et de la
technologie comme chemin vers la
paix

L’Écriture Sainte témoigne que Dieu
a donné aux hommes son Esprit pour
qu’ils aient « la sagesse, l’intelligence
et la connaissance de toutes sortes de
travaux » (Ex 35, 31). L’intelligence
est l’expression de la dignité que
nous a donnée le Créateur qui nous a
créés à son image et à sa
ressemblance (cf. Gn 1, 26) et nous a
permis de répondre à son amour par
la liberté et la connaissance. La
science et la technologie manifestent
de manière particulière cette qualité
fondamentalement relationnelle de
l’intelligence humaine : elles sont des
produits extraordinaires de son
potentiel créatif.

Dans la Constitution pastorale 
Gaudium et Spes, le Concile Vatican II
a réaffirmé cette vérité en déclarant
que « par son travail et son

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm


ingéniosité, l’homme a toujours
cherché à développer sa propre vie ».
[1] Lorsque les êtres humains, « avec
l’aide de la technologie », s’efforcent
de faire de la terre « une demeure
digne de toute la famille humaine », 
[2] ils agissent selon le plan de Dieu
et coopèrent à sa volonté de porter à
son achèvement la création et de
répandre la paix parmi les peuples.
De même, le progrès des sciences et
des techniques, dans la mesure où il
contribue à un meilleur
ordonnancement de la société
humaine, à l’accroissement de la
liberté et de la communion
fraternelle, conduit à l’amélioration
de l’homme et à la transformation du
monde.

Nous nous réjouissons à juste titre et
nous sommes reconnaissants pour
les extraordinaires avancées de la
science et de la technologie, grâce
auxquelles d’innombrables maux qui
affligeaient la vie humaine et

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn2


causaient de grandes souffrances ont
été corrigés. En même temps, les
progrès techniques et scientifiques,
en permettant l’exercice d’un
contrôle sans précédent sur la
réalité, mettent entre les mains de
l’homme un vaste éventail de
possibilités, dont certaines peuvent
constituer un risque pour la survie
de l’humanité et un danger pour la
maison commune. [3]

Les remarquables progrès des
nouvelles technologies de
l’information, en particulier dans la
sphère numérique, présentent des
opportunités enthousiasmantes et
des risques graves, avec de sérieuses
implications pour la poursuite de la
justice et de l’harmonie entre les
peuples. C’est pourquoi il est
nécessaire de se poser certaines
questions urgentes. Quelles seront
les conséquences à moyen et à long
terme des nouvelles technologies
numériques? Quel sera leur impact

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn3


sur la vie des individus et de la
société, sur la stabilité internationale
et sur la paix?

2. L’avenir de l’intelligence
artificielle : entre promesses et
risques

Les progrès en informatique et le
développement des technologies
numériques au cours des dernières
décennies ont déjà commencé à
provoquer de profondes
transformations dans la société dans
son ensemble, et dans ses
dynamiques. Les nouveaux outils
numériques changent le visage des
communications, de l’administration
publique, de l’enseignement, de la
consommation, des interactions
personnelles et d’innombrables
autres aspects de la vie quotidienne.

En outre, les technologies employant
une multiplicité d’algorithmes
peuvent extraire, à partir des traces
numériques laissées sur Internet, des



données qui permettent de contrôler
les habitudes mentales et
relationnelles des personnes, souvent
à leur insu, à des fins commerciales
ou politiques, en limitant l’exercice
conscient de leur liberté de choix. En
effet, sur un espace comme la toile,
caractérisé par une surcharge
d’informations, elles peuvent
structurer le flux des données selon
des critères de sélection qui ne sont
pas toujours perçus par l’utilisateur.

Nous devons rappeler que la
recherche scientifique et les
innovations technologiques ne sont
ni désincarnées de la réalité ni «
neutres », [4] mais qu’elles sont
soumises à des influences culturelles.
En tant qu’activités pleinement
humaines, les orientations qu’elles
prennent reflètent des choix
conditionnés par des valeurs
personnelles, sociales et culturelles
propres à chaque époque. Il en va de
même pour les résultats obtenus :

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn4


précisément parce qu’ils sont le fruit
d’approches spécifiquement
humaines du monde qui les entoure,
ils ont toujours une dimension
éthique, étroitement liée aux
décisions de ceux qui conçoivent
l’expérimentation et orientent la
production vers des objectifs
particuliers.

Il en va de même pour les formes
d'intelligence artificielle. Il n’en
existe pas à ce jour de définition
univoque dans le monde de la
science et de la technologie. Le terme
lui-même, désormais entré dans le
langage courant, englobe une variété
de sciences, de théories et de
techniques visant à ce que les
machines reproduisent ou imitent,
dans leur fonctionnement, les
capacités cognitives de l'être humain.
Parler au pluriel de “formes
d'intelligence” permet surtout de
souligner le fossé infranchissable qui
existe entre ces systèmes, aussi



étonnants et puissants soient-ils, et la
personne humaine : ils sont en
définitive “fragmentaires”, en ce sens
qu'ils ne peuvent qu’imiter ou
reproduire certaines fonctions de
l'intelligence humaine. L’utilisation
du pluriel souligne que ces dispositifs
très différents entre eux doivent
toujours être considérés comme des
“systèmes sociotechniques”. En effet,
leur impact, quelle que soit la
technologie sous- jacente, dépend
non seulement de leur conception,
mais aussi des objectifs et des
intérêts de ceux qui les possèdent et
de ceux qui les développent, ainsi
que des situations dans lesquelles ils
sont utilisés.

L'intelligence artificielle doit donc
être comprise comme une galaxie de
réalités différentes et nous ne
pouvons pas supposer a priori que
son développement contribuera de
manière bénéfique à l'avenir de
l'humanité et à la paix entre les



peuples. Un tel résultat positif ne
sera possible que si nous nous
montrons capables d'agir de manière
responsable et de respecter les
valeurs humaines fondamentales
telles que « l’inclusion, la
transparence, la sécurité, l’équité, la
confidentialité et la fiabilité ». [5]

Il ne suffit pas non plus de supposer
que ceux qui conçoivent les
algorithmes et les technologies
numériques s'engagent à agir de
manière éthique et responsable. Des
organismes doivent être renforcés
ou, si nécessaire, créés pour
examiner les questions éthiques
émergentes et protéger les droits de
ceux qui utilisent les formes
d’intelligence artificielle ou sont
influencés par elles. [6]

L'immense expansion de la
technologie doit donc s'accompagner
d'une formation appropriée à la
responsabilité dans son

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn6


développement. La liberté et la
coexistence pacifique sont menacées
lorsque les êtres humains
succombent à la tentation de
l'égoïsme, de l'intérêt personnel, de
l'appât du gain et de la soif de
pouvoir. Nous avons donc le devoir
d'élargir notre regard et d'orienter la
recherche technico-scientifique vers
la paix et le bien commun, pour le
service du développement intégral
de l'homme et de la communauté. [7]

La dignité intrinsèque de chaque
personne et la fraternité qui nous
lient en tant que membres de
l'unique famille humaine doivent
rester à la base du développement
des nouvelles technologies et servir
de critères indiscutables pour les
évaluer avant leur utilisation, afin
que le progrès numérique se fasse
dans le respect de la justice et
contribue à la cause de la paix. Les
développements technologiques qui
ne conduisent pas à une

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn7


amélioration de la qualité de vie de
l'ensemble de l'humanité, mais qui
au contraire exacerbent les inégalités
et les conflits, ne pourront jamais
être considérés comme un véritable
progrès. [8]

L'intelligence artificielle va devenir
de plus en plus importante. Les défis
qu'elle pose sont techniques, mais
aussi anthropologiques, éducatifs,
sociaux et politiques. Elle promet,
par exemple, des économies de main-
d'œuvre, une production plus
efficace, des transports plus faciles et
des marchés plus dynamiques, ainsi
qu'une révolution dans les processus
de collecte, d'organisation et de
vérification des données. Nous
devons être conscients des
transformations rapides en cours et
les gérer de manière à sauvegarder
les droits humains fondamentaux, en
respectant les institutions et les lois
qui favorisent le développement
humain intégral. L'intelligence

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn8


artificielle doit servir le potentiel
humain le meilleur ainsi que nos
aspirations les plus élevées, et non
les concurrencer.

3. La technologie du futur : des
machines qui apprennent par
elles-mêmes

Sous ses diverses formes,
l’intelligence artificielle, basée sur
des techniques d’apprentissage
automatique (machine learning), bien
qu’elle en soit encore à son stade
initial, introduit déjà des
changements significatifs dans le
tissu des sociétés, exerçant une
influence profonde sur les cultures,
les comportements sociaux et la
construction de la paix.

Des développements tels que
l’apprentissage automatique ou
l’apprentissage en profondeur (deep
learning) soulèvent des questions qui
dépassent les domaines de la
technologie et de l’ingénierie et ont



trait à une compréhension
étroitement liée au sens de la vie
humaine, aux processus
fondamentaux de la connaissance et
à la capacité de l’esprit à atteindre la
vérité.

La capacité de certains appareils à
produire des textes syntaxiquement
et sémantiquement cohérents, par
exemple, n’est pas une garantie de
fiabilité. On dit qu’ils peuvent
“halluciner”, c’est-à-dire générer des
affirmations qui semblent à
première vue plausibles, mais qui
sont en fait infondées ou qui
trahissent des préjugés. Cela pose un
sérieux problème lorsque
l’intelligence artificielle est utilisée
dans des campagnes de
désinformation qui diffusent des
nouvelles fausses et entraînent une
méfiance croissante à l’égard des
moyens de communication. La
confidentialité, la propriété des
données et la propriété intellectuelle



sont d’autres domaines dans lesquels
ces technologies présentent des
risques graves, auxquels s’ajoutent
d’autres conséquences négatives
liées à leur mauvaise utilisation,
telles que la discrimination,
l’ingérence dans les processus
électoraux, la mise en place d’une
société qui surveille et contrôle les
personnes, l’exclusion numérique et
l’exacerbation d’un individualisme
de plus en plus déconnecté de la
collectivité. Tous ces facteurs
risquent d’alimenter les conflits et
d’entraver la paix.

4. Le sens de la limite dans le
paradigme technocratique

Notre monde est trop vaste, trop
diversifié et trop complexe pour être
entièrement connu et classifié.
L’esprit humain ne pourra jamais en
épuiser la richesse, même avec l’aide
des algorithmes les plus avancés.
Ceux-ci, en effet, ne proposent pas de



prévisions garanties de l’avenir, mais
seulement des approximations
statistiques. Tout ne peut pas être
prédit, tout ne peut pas être calculé.
En fin de compte, « la réalité est
supérieure à l’idée » [9] et, aussi
prodigieuse que puisse être notre
capacité de calcul, il y aura toujours
un résidu inaccessible qui échappera
à toute tentative de quantification.

En outre, la grande quantité de
données analysées par les
intelligences artificielles n’est pas en
soi une garantie d’impartialité.
Lorsque les algorithmes extrapolent
des informations, ils courent
toujours le risque de les déformer,
reproduisant les injustices et les
préjugés des milieux d’où ils
proviennent. Plus ils deviennent
rapides et complexes, plus il est
difficile de comprendre pourquoi ils
ont produit un résultat donné.

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn9


Les machines intelligentes peuvent
accomplir les tâches qui leur sont
assignées avec de plus en plus
d’efficacité, mais le but et le sens de
leurs opérations continueront à être
déterminés ou autorisés par des êtres
humains ayant leur propre univers
de valeurs. Le risque est que les
critères qui sous-tendent certains
choix deviennent moins clairs, que la
responsabilité de la prise de décision
soit dissimulée et que les
producteurs puissent se soustraire à
l’obligation d’agir pour le bien de la
communauté. D’une certaine
manière, cela est favorisé par le
système technocratique, qui allie
l’économie à la technologie et
privilégie le critère de l’efficacité,
tendant à ignorer tout ce qui n’est
pas lié à ses intérêts immédiats. [10]

Cela doit nous faire réfléchir sur un
aspect très souvent négligé dans la
mentalité actuelle, technocratique et
recherchant l’efficacité, mais décisif

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn10


pour le développement personnel et
social : le “sens de la limite”. En effet,
l’être humain, mortel par définition,
pensant dépasser toutes les limites
grâce à la technique, risque, dans
l’obsession de vouloir tout contrôler,
de perdre le contrôle de lui-même ;
dans la recherche d’une liberté
absolue, de tomber dans la spirale
d’une dictature technologique.
Reconnaître et accepter ses limites de
créature est pour l’homme une
condition indispensable pour
obtenir, ou mieux accueillir, la
plénitude comme un don. Au
contraire, dans le contexte
idéologique d’un paradigme
technocratique, marqué par une
présomption prométhéenne
d’autosuffisance, les inégalités
pourraient croître de manière
disproportionnée, le savoir et la
richesse s’accumuler dans les mains
de quelques-uns, avec de graves
risques pour les sociétés



démocratiques et la coexistence
pacifique. [11]

5. Sujets d’actualité en matière
d’éthique

À l’avenir, la fiabilité d’un
demandeur de prêt bancaire,
l’aptitude d’un individu à un emploi,
la possibilité de récidive d’une
personne condamnée ou bien le droit
à recevoir l’asile politique ou l’aide
sociale pourraient être déterminés
par des systèmes d’intelligence
artificielle. L’absence de divers
niveaux de médiation, que ces
systèmes présentent, expose
particulièrement à des formes de
préjugés et de discriminations : les
erreurs systémiques peuvent
facilement se multiplier, produisant
non seulement des injustices dans
des cas individuels, mais aussi, par
effet domino, de véritables formes
d’inégalités sociales.

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn11


De plus, les formes d’intelligence
artificielle semblent parfois capables
d’influencer les décisions des
individus par le biais d’options
prédéterminées associées à des
stimuli et des dissuasions, ou par le
biais de systèmes de régulation des
choix personnels fondés sur
l’organisation des informations. Ces
formes de manipulation ou de
contrôle social requièrent une
attention et une supervision
minutieuses et impliquent une
responsabilité juridique claire de la
part des producteurs, de ceux qui les
emploient et des autorités
gouvernementales.

Le recours à des processus
automatiques qui catégorisent les
individus, par exemple par
l’utilisation généralisée de la
surveillance ou l’adoption de
systèmes de crédit social, pourrait
également avoir de profondes
répercussions sur le tissu de la



société, établissant des classements
inappropriés entre les citoyens. Ces
processus artificiels de classification
pourraient également conduire à des
conflits de pouvoir, car ils ne
concernent pas seulement des
destinataires virtuels, mais des
personnes en chair et en os. Le
respect fondamental de la dignité
humaine suppose de refuser que
l’unicité de la personne soit
identifiée par un ensemble de
données. Il ne faut pas permettre aux
algorithmes de déterminer la
manière dont nous entendons les
droits humains, de mettre de côté les
valeurs essentielles de compassion,
de miséricorde et de pardon, ou
d’éliminer la possibilité qu’un
individu change et laisse derrière lui
le passé.

Dans ce contexte, on ne peut
s’empêcher de considérer l’impact
des nouvelles technologies dans le
domaine du travail : des emplois qui



étaient autrefois l’apanage exclusif
de la main-d’œuvre humaine sont
rapidement absorbés par les
applications industrielles de
l’intelligence artificielle. Là encore, le
risque d’un avantage
disproportionné pour quelques-uns
au détriment de l’appauvrissement
du plus grand nombre est important.
Le respect de la dignité des
travailleurs et l’importance de
l’emploi pour le bien-être
économique des personnes, des
familles et des sociétés, la sécurité de
l’emploi et l’équité des salaires
devraient être une priorité absolue
pour la Communauté internationale,
alors que ces formes de technologies
pénètrent de plus en plus
profondément sur les lieux de
travail.

6. Transformerons-nous les épées
en socs ?



En regardant le monde qui nous
entoure, on ne peut ces jours-ci
échapper aux graves questions
éthiques liées au secteur de
l’armement. La possibilité de mener
des opérations militaires à travers
des systèmes de contrôle à distance a
conduit à une perception plus faible
de la dévastation que ceux-ci causent
et de la responsabilité de leur
utilisation, contribuant à une
approche encore plus froide et
détachée de l’immense tragédie de la
guerre. La recherche sur les
technologies émergentes dans le
domaine des “systèmes d’armes
létales autonomes”, y compris
l’utilisation belliqueuse de
l’intelligence artificielle, est un grave
sujet de préoccupation éthique. Les
systèmes d’armes autonomes ne
pourront jamais être des sujets
moralement responsables : la
capacité humaine exclusive de
jugement moral et de décision
éthique est plus qu’un ensemble



complexe d’algorithmes, et cette
capacité ne peut être réduite à la
programmation d’une machine qui,
bien qu’“intelligente”, reste toujours
une machine. C’est pourquoi il est
impératif de garantir une
supervision humaine adéquate,
significative et cohérente des
systèmes d’armes.

Nous ne pouvons pas non plus
ignorer la possibilité que des armes
sophistiquées tombent entre de
mauvaises mains, facilitant par
exemple des attaques terroristes ou
des interventions visant à
déstabiliser des institutions
gouvernementales légitimes. En
somme, le monde n’a pas vraiment
besoin que les nouvelles technologies
contribuent au développement
injuste du marché et du commerce
des armes, en promouvant la folie de
la guerre. Ce faisant, non seulement
l’intelligence, mais le cœur même de
l’homme, court le risque de devenir



de plus en plus “artificiel”. Les
applications techniques les plus
avancées ne doivent pas être utilisées
pour faciliter la résolution violente
des conflits, mais pour paver les
voies de la paix.

Dans une perspective plus positive, si
l’intelligence artificielle était utilisée
pour promouvoir le développement
humain intégral, elle pourrait
introduire d’importantes innovations
dans l’agriculture, dans l’éducation et
dans la culture, une amélioration du
niveau de vie de nations et de
peuples entiers, la croissance de la
fraternité humaine et de l’amitié
sociale. En définitive, la façon dont
nous l’utilisons pour inclure les
derniers, c’est-à-dire les frères et
sœurs les plus faibles et les plus
nécessiteux, est la mesure révélatrice
de notre humanité.

Un regard humain et le désir d’un
avenir meilleur pour notre monde



conduisent à la nécessité d’un
dialogue interdisciplinaire visant à
un développement éthique des
algorithmes – l ’algor-etica –, où les
valeurs orientent les parcours des
nouvelles technologies. [12] Les
questions éthiques devraient être
prises en compte dès le début de la
recherche, ainsi que dans les phases
d’expérimentation, de conception, de
production, de distribution et de
commercialisation. Il s’agit d’une
approche de l’éthique de la
conception, dans laquelle les
institutions éducatives et les
décideurs ont un rôle essentiel à
jouer.

7. Défis pour l’éducation

Le développement d’une technologie
qui respecte et serve la dignité
humaine a des implications claires
pour les institutions éducatives et
pour le monde de la culture. En
multipliant les possibilités de

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn12


communication, les technologies
numériques nous ont permis de nous
rencontrer de manière nouvelle.
Toutefois, une réflexion constante
reste nécessaire sur le type de
rapports vers lesquels nous nous
dirigeons. Les jeunes grandissent
dans des environnements culturels
imprégnés par la technologie et cela
ne peut que remettre en cause les
méthodes d’enseignement et de
formation.

L’éducation à l’utilisation des formes
d’intelligence artificielle devrait viser
avant tout à promouvoir la pensée
critique. Il est nécessaire que les
utilisateurs de tout âge, mais surtout
les jeunes, développent une capacité
de discernement dans l’utilisation
des données et contenus recueillis
sur la toile ou produits par des
systèmes d’intelligence artificielle.
Les écoles, les universités et les
sociétés savantes sont appelées à
aider les étudiants et les



professionnels à s’approprier les
aspects sociaux et éthiques du
développement et de l’utilisation de
la technologie.

La formation à l’utilisation des
nouveaux outils de communication
devrait tenir compte non seulement
de la désinformation, des fausses
nouvelles, mais aussi de la
recrudescence inquiétante de « peurs
ancestrales […] qui ont su se cacher
et se renforcer derrière les nouvelles
technologies ». [13]
Malheureusement, une fois de plus,
nous devons combattre « la tentation
de créer une culture de murs,
d’élever des murs empêchant la
rencontre avec d’autres cultures,
avec d’autres personnes » [14] et le
développement d’une coexistence
pacifique et fraternelle.

8. Défis pour le développement du
droit international

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn14


Compte tenu de la portée mondiale
de l’intelligence artificielle, il est
évident qu’à côté de la responsabilité
des États souverains de réglementer
son utilisation interne, les
Organisations internationales
peuvent jouer un rôle décisif dans la
conclusion d’accords multilatéraux et
dans la coordination de leur
application et de leur mise en œuvre.
[15] À cet égard, j’exhorte la
Communauté des nations à travailler
ensemble afin d’adopter un traité
international contraignant qui
réglemente le développement et
l’utilisation de l’intelligence
artificielle sous ses multiples formes.
L’objectif de la réglementation, bien
sûr, devrait être non seulement la
prévention des mauvaises pratiques,
mais aussi l’encouragement des
bonnes pratiques, en stimulant des
approches nouvelles et créatives et
en facilitant des initiatives
personnelles et collectives. [16]

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn15
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftn16


En fin de compte, dans la recherche
de modèles réglementaires qui
puissent fournir un guide éthique
aux développeurs de technologies
numériques, il est indispensable
d’identifier les valeurs humaines qui
doivent être à la base de
l’engagement des sociétés pour
formuler, adopter et mettre en
œuvre les cadres législatifs
nécessaires. Le travail de rédaction
de directives éthiques pour la
production de formes d’intelligence
artificielle ne peut pas faire
abstraction de la prise en compte de
questions plus profondes concernant
le sens de l’existence humaine, la
protection des droits humains
fondamentaux, la poursuite de la
justice et de la paix. Ce processus de
discernement éthique et juridique
peut s’avérer être une occasion
précieuse pour une réflexion
partagée sur le rôle que la
technologie devrait avoir dans notre
vie individuelle et communautaire,



et sur la façon dont son utilisation
peut contribuer à la création d’un
monde plus équitable et plus
humain. C’est pourquoi, dans les
débats sur la réglementation de
l’intelligence artificielle, il faudrait
tenir compte de la voix de toutes les
parties prenantes, y compris les
pauvres, les marginalisés et d’autres
qui restent souvent ignorés dans les
processus décisionnels mondiaux.

* * * * *

J’espère que cette réflexion
encouragera à faire en sorte que les
progrès dans le développement de
formes d’intelligence artificielle
servent, en dernière analyse, la cause
de la fraternité humaine et de la
paix. Ce n’est pas la responsabilité
d’un petit nombre, mais de toute la
famille humaine. La paix, en effet,
est le fruit de relations qui
reconnaissent et qui accueillent
l’autre dans sa dignité inaliénable,



ainsi que de la coopération et de
l’engagement dans la recherche du
développement intégral de toutes les
personnes et de tous les peuples.

Ma prière au début de l’année
nouvelle est que le développement
rapide de formes d’intelligence
artificielle n’augmente pas les trop
nombreuses inégalités et injustices
déjà présentes dans le monde, mais
contribue à mettre fin aux guerres et
aux conflits, et à soulager les
nombreuses formes de souffrance
qui affligent la famille humaine.
Puissent les fidèles chrétiens, les
croyants de différentes religions et
les hommes et les femmes de bonne
volonté collaborer en harmonie pour
saisir les opportunités et affronter les
défis posés par la révolution
numérique, et livrer aux générations
futures un monde plus solidaire,
juste et pacifique.

Du Vatican, le 8 décembre 2023



FRANÇOIS

[1] N. 33.

[2] Ibid., n. 57.

[3] Cf. Lett. enc. Laudato si’ (24 mai
2015), n. 104.

[4] Ibid., n. 114.

[5] Audience aux participants à la
rencontre “Minerva Dialogues” (27
mars 2023).

[6] Cf. ibid.

[7] Cf. Message au Président Exécutif
du “Forum économique mondial” à
Davos-Klosters (12 janvier 2018).

[8] Cf. Lett. enc. Laudato si', n. 194 ; 
Discours aux participants au
Séminaire “Le bien commun à l’ère
numérique”(27 septembre 2019).

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#104.
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#114.
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#114.
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#194.
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html


[9] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), n. 233.

[10] Cf. Lett. enc. Laudato si’, n. 54.

[11] Cf. Discours aux participants à
l’Assemblée Plénière de l’Académie
Pontificale pour la Vie (28 février
2020).

[12] Cf. ibid.

[13] Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre
2020), n. 27.

[14] Ibid.

[15] Cf. ibid., nn. 170-175.

[16] Cf. lett. enc. Laudato si’, n. 177.

source : vatican.va

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_r%C3%A9alit%C3%A9_est_plus_importante_que_l%E2%80%99id%C3%A9e
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#54.
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#27
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#27
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#27
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#170
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#170
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#177.
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://opusdei.org/fr-be/article/intelligence-artificielle-et-paix/


opusdei.org/fr-be/article/intelligence-
artificielle-et-paix/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/intelligence-artificielle-et-paix/
https://opusdei.org/fr-be/article/intelligence-artificielle-et-paix/

	Intelligence artificielle et paix

