
opusdei.org

Fioretti novembre
2020

"Nous devons vivre
l’aujourd’hui, mais
l’aujourd’hui dirigé vers
demain, vers la rencontre,
l’aujourd’hui chargé
d’espérance."

01/12/2020

« La Tradition n’est pas un musée,
la vraie religion n’est pas un
congélateur, et la doctrine n’est
pas statique mais elle grandit et se
développe. »



Un temps pour changer, livre
d’entretien d’Austen Ivereigh avec le
pape François, publié le 2 novembre
2020.

L’Église n’est pas un marché;
l’Église n’est pas un groupe
d’entrepreneurs

Audience générale du 25 novembre
2020 :

« L’existence de l’Église a un sens si
elle reste solidement unie au Christ,
c’est-à-dire dans la communauté,
dans sa Parole, dans l’Eucharistie et
dans la prière. […] La prédication et
la catéchèse témoignent des paroles
et des gestes du Maître ; la recherche
constante de la communion
fraternelle préserve des égoïsmes et
des particularismes; la fraction du
pain réalise le sacrement de la
présence de Jésus parmi nous : Il ne
sera jamais absent, dans
l’Eucharistie ; c’est vraiment Lui. Il
vit et marche avec nous. Et enfin, la



prière, qui est l’espace de dialogue
avec le Père, à travers le Christ dans
l’Esprit Saint.

[…] Toute situation doit être évaluée
à la lumière de ces quatre
coordonnées. Ce qui ne rentre pas
dans ces coordonnées est privé
d’ecclésialité, n’est pas ecclésial. C’est
Dieu qui fait l’Église, pas la clameur
des œuvres. L’Église n’est pas un
marché; l’Église n’est pas un groupe
d’entrepreneurs qui vont de l’avant
avec cette entreprise nouvelle.
L’Église est l’œuvre de l’Esprit Saint,
que Jésus nous a envoyé pour nous
rassembler. […] C’est Dieu qui fait
l’Église, pas la clameur des œuvres.
C’est la parole de Jésus qui remplit de
sens nos efforts. C’est dans l’humilité
que se construit l’avenir du monde. »

Nous ne sommes pas faits pour
rêver des vacances ou de la fin de
semaine



Homélie de la fête du Christ Roi, le 22
novembre 2020 :

« Chers jeunes, chers frères et sœurs,
ne renonçons pas aux grands rêves.
Ne nous contentons pas de ce qui est
dû. Le Seigneur ne veut pas que nous
rétrécissions les horizons, il ne nous
veut pas garés sur les côtés de la vie,
mais en marche vers de grands
objectifs, avec joie et audace. Nous
ne sommes pas faits pour rêver des
vacances ou de la fin de semaine,
mais pour réaliser les rêves de Dieu
en ce monde. Il nous a rendus
capables de rêver, afin d’embrasser
la beauté de la vie. Et les œuvres de
miséricorde sont les plus belles
œuvres de la vie. Si tu as des rêves de
vraie gloire, non pas la gloire du
monde qui va et vient, mais de la
gloire de Dieu, telle est la route.
Parce que les œuvres de miséricorde
rendent gloire à Dieu plus que tout
autre chose. … Nous serons jugés à la
fin sur les œuvres de miséricorde.



[…]

Au moment du jugement dernier, le
Seigneur se base sur nos choix. Il
semble presque ne pas juger : il
sépare les brebis des boucs, mais être
bons ou mauvais dépend de nous. Il
tire seulement les conséquences de
nos choix, il les met au jour et les
respecte.

La vie, alors, est le temps des choix
forts, décisifs, éternels. Des choix
banals mènent à une vie banale, des
grands choix rendent grande la vie.
En effet, nous devenons ce que nous
choisissons, en bien ou en mal. Si
nous choisissons de voler nous
devenons des voleurs, si nous
choisissons de penser à nous-mêmes
nous devenons égoïstes, si nous
choisissons de haïr nous devenons
colériques, si nous choisissons de
passer des heures devant le
téléphone portable nous devenons
dépendants.



Mais si nous choisissons Dieu nous
devenons chaque jour plus aimés et
si nous choisissons d’aimer nous
devenons heureux. Oui, parce que la
beauté des choix dépend de l’amour.
Jésus sait que si nous vivons fermés
et indifférents nous restons
paralysés, mais si nous nous
dépensons pour les autres, nous
devenons libres. Le Seigneur de la
vie nous veut pleins de vie et nous
donne le secret de la vie : on ne la
possède qu’en la donnant. »

À l’intérieur de l’Église, la
corruption est une vraie lèpre, qui
rend malade et qui tue l’Évangile

Message vidéo aux participants d’une
rencontre virtuelle sur “Amérique
Latine : l’Église, le pape François et
les scénarios de la pandémie”, le 19
novembre 2020 :

« La profondeur de la crise a besoin
proportionnellement d’un niveau de
classe politico-dirigeante qui soit



capable d’élever le regard et de
guider et d’orienter les différences
légitimes dans la recherche de
solutions réalisables pour nos
peuples. Discréditer l’autre ne fait
que miner la possibilité de trouver
des accords qui aident à atténuer les
effets de la pandémie dans nos
communautés, mais surtout pour les
plus exclus. […] C’est le peuple qui
paie. Nous progressons en
discréditant l’autre aux dépens des
plus pauvres, aux dépens du peuple.

Il est temps que le trait distinctif de
ceux qui ont été élus par leurs
peuples pour les gouverner soit de se
mettre au service du bien commun et
non pas de mettre le bien commun
au service de leurs intérêts. Nous
connaissons tous les dynamiques de
la corruption qui va dans cette
direction. Et cela vaut aussi pour les
hommes et les femmes d’Église ;
parce qu’à l’intérieur de l’Église, c’est



une vraie lèpre qui rend malade et
qui tue l’Évangile.

Je vous exhorte afin que, animés par
la lumière de l’Évangile, vous
continuiez à sortir avec toutes les
personnes de bonne volonté à la
recherche de tous ceux qui
demandent de l’aide, à la manière du
Bon Samaritain, en embrassant les
plus faibles et en construisant […] en
construisant une nouvelle
civilisation, car “le bien, comme
l’amour également, la justice et la
solidarité ne s’obtiennent pas une
fois pour toutes ; il faut les conquérir
chaque jour” (Fratelli tutti, n. 11). »

Ton cœur est-il comme un quartier
fermé ?

Message à des jeunes économistes
réunis par télétransmision à partir
d’Assise du 19 au 21 novembre 2020 :

« Soyez attentifs à cela : avec
l’exclusion est frappée, dans sa



propre racine, l’appartenance à la
société dans laquelle on vit, du
moment qu’en elle on n’est pas dans
les bas-fonds, dans les périphéries,
ou sans pouvoir, mais on est dehors.
C’est la culture du rejet, qui non
seulement rejette, mais oblige à vivre
dans son propre rejet, rendus
invisibles au-delà du mur de
l’indifférence et du confort.

Je me souviens de la première fois
que j’ai vu un quartier fermé : je ne
savais pas qu’ils existaient. C’était en
1970. J’ai dû aller visiter des novices
de la Compagnie, et je suis arrivé
dans un pays, et ensuite, en me
promenant dans la ville, on m’a dit :
“Non, on ne peut pas aller dans cette
direction, parce que c’est un quartier
fermé”. A l’intérieur il y avait des
murs, et à l’intérieur il y avait les
maisons, les routes, mais fermés :
c’est-à-dire un quartier qui vivait
dans l’indifférence. J’ai été très
frappé de voir cela. Mais ensuite cela



a grandi, grandi, grandi…, et c’était
partout. Mais je te demande : ton
cœur est-il comme un quartier
fermé ? »

Si nous nous laissons guider par
ce qui nous semble plus attirant,
nous n’accumulons aucune
réserve d’huile pour notre lampe,
et elle s’éteindra avant la
rencontre avec le Seigneur

Angelus du 8 novembre 2020 :

« Nous devons être prêts à la
rencontre avec Lui. Pas seulement la
rencontre finale, mais aussi
l’engagement de tous les jours en vue
de cette rencontre, pour laquelle la
lampe de la foi ne suffit pas, il faut
aussi l’huile de la charité et des
bonnes œuvres. La foi qui nous unit
vraiment à Jésus est celle, comme le
dit l’apôtre Paul, qui “agit par la
charité” (Gal 5,6). C’est ce qui est
représenté par l’attitude des jeunes
filles sages. La réserve d’huile,



qu’elles ont prise avec leurs lampes,
indique les bonnes actions faites en
collaboration avec la grâce. Être
sages et prudents signifie ne pas
attendre le dernier moment pour
correspondre à la grâce de Dieu,
mais le faire activement tout de suite,
commencer maintenant. “Moi… oui,
plus tard je me convertirai…” –
“Convertis-toi aujourd’hui ! Change
de vie aujourd’hui !” – “Oui, oui…
demain”. Et le lendemain on dit
demain, et demain n’arrivera jamais.
Aujourd’hui ! Si nous voulons être
prêts pour la dernière rencontre
avec le Seigneur, nous devons dès à
présent coopérer avec Lui et réaliser
de bonnes actions inspirées par son
amour.

[…] Quand on absolutise le présent,
quand on regarde seulement le
présent, on perd le sens de l’attente,
qui est si beau, qui est si nécessaire,
et qui nous sort des contradictions du
moment. Cette attitude […] exclut



toute perspective de l’au-delà : on
agit comme si on ne devait jamais
partir pour l’autre vie. Et alors on se
préoccupe seulement de posséder, de
se révéler, de s’installer, et toujours
plus… Si nous nous laissons guider
par ce qui nous semble plus attirant,
par ce qui nous plaît, par la
recherche de nos intérêts, notre vie
devient stérile ; nous n’accumulons
aucune réserve d’huile pour notre
lampe, et elle s’éteindra avant la
rencontre avec le Seigneur. Nous
devons vivre l’aujourd’hui, mais
l’aujourd’hui dirigé vers demain,
vers la rencontre, l’aujourd’hui
chargé d’espérance.

Si au contraire nous sommes
vigilants et que nous faisons le bien
correspondant à la grâce de Dieu,
nous pouvons attendre avec sérénité
l’arrivée de l’époux. Le Seigneur
pourra venir même pendant que
nous dormons : cela ne nous
inquiétera pas, parce que nous avons



la réserve d’huile que nous avons
accumulée par les bonnes œuvres de
tous les jours, par cette attente du
Seigneur, cette attente qu’il vienne le
plus tôt possible et qu’il nous
emmène avec Lui. »

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-be/article/fioretti-

novembre-2020/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/fioretti-novembre-2020/
https://opusdei.org/fr-be/article/fioretti-novembre-2020/
https://opusdei.org/fr-be/article/fioretti-novembre-2020/

	Fioretti novembre 2020

